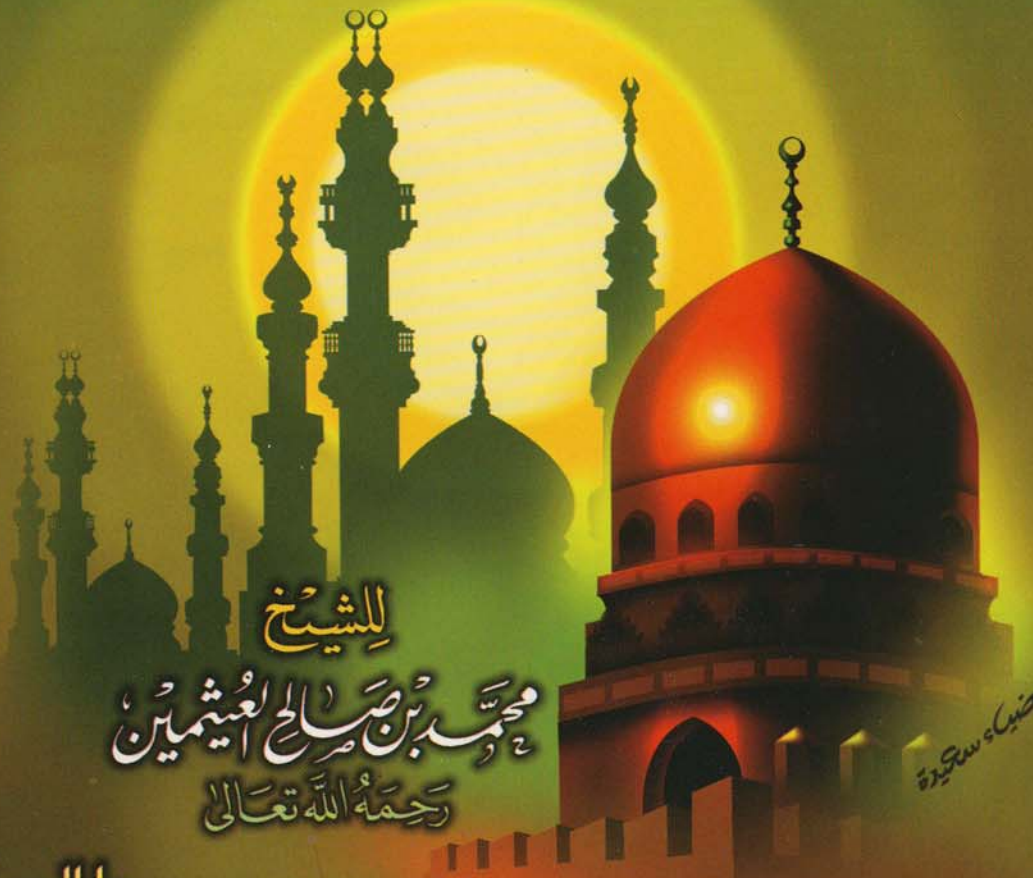


سلسلة تيسير طلب العلم

# القول على الفقيه



للشيخ

محمد بن صالح العثيمين  
رحمه الله تعالى

طبعه سعيدة

دار البصيرة  
الاسكندرية

دار الآثار  
صناعة

**القواعد الفقهية**

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

سلسلة تيسير طلب العلم

# القواعد الفقهية

لفضيلة الشيخ

محمد بن صالح العثيمين  
رحمه الله تعالى

اعتنى به وخرج أحاديثه  
أبو مالك محمد بن حامد بن عبد الوهاب

دار البصيرة  
الإسكندرية

## مقدمة المحقق

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفر له، ونعود بالله من شرور أنفسنا ومن  
وسائل أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له، ومن يضل فلا هادي له.

ثم أماً بعد ...

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَأَنْتُمُ مُسْلِمُونَ﴾ (آل عمران: ٢٠).

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ (النساء: ١).

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴿٧٠﴾ يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَرْزًا عَظِيمًا﴾ (الاحزاب: ٧١).

فإن العلماء بعلومهم، والحكماء بحكمهم، والصالحون بوصاياتهم، هم - بِإِنَّ اللَّهَ -  
نُحُوم هاديه لمن سار في الليالي المظلمة، ودفة محكمة لمن خاض عباب البحار الموحشة،  
وغيث مدرار يأتي على الأرض الهاشمة، فتهتز وتربو ثم تنبت من كل زوج بهيج.

ومن أجل هذا فما كان حديثاً يفترى تلك السير الرائعة، والترجم النافعة، التي  
تبين وتنبئ عن حياة أهل العلم والفضل من أئمة الهدى ومصابيح الدجى، علماء  
ربانيون وأئمة متكونون، ينفع الله بهم، ويبارك في علومهم، يُلْعَنُونَ الَّذِينَ أَحْسَنَ بِلَاغٍ،  
ويحفظونَ الْأَمَةَ - بِإِذْنِ اللَّهِ - مِنَ الضياعِ، فَهُمْ مَرْجِعُ الْأَمَةِ فِي عِلْمَهَا وَحِكْمَهَا،  
وَالْحَسْنُ مِنْ مَوَاعِظِهَا، وَلِزُومُ السُّنْنَةِ وَالسِّيرِ عَلَى نَهْجِ السَّلْفِ الصَّالِحِ، فَهُمْ هَدَاةٌ  
يُنِيرُونَ السَّبِيلَ لِلسَّالِكِينَ، وَتَنْقِضُهُمْ أَعْمَارُهُمْ وَتَمْرُ حَيَاتِهِمْ عَلَى هَذِهِ الدُّنْيَا مَرْوِرَ الغَيْثِ  
الْهَامِعِ، فَتَخْضُرُ الْأَرْضُ وَتَنْبَتُ وَتَشْمَرُ، فَيَحْمَدُ الْوَارِدُ وَالصَّادِرُ، وَيُسْجَلُ التَّارِيخُ  
حَدِيثَهُمْ بِالرَّوَاةِ، وَيُحْفَظُ أَيَّامَهُمْ وَسِيرَهُمْ نَبْرَاسًا لِلْوَعَاءِ، فَهُمُ الْحَدِيثُ الْحَسْنُ لِنَ

وعاه، اشتغلوا بالعلم وتحصيله، وتحقيقه وتفصيله، الواحد منهم أمة لما جمع الله فيهم، من خصال الرجال وضم من محسن الأحوال والأفعال، فكانوا مضرب المثال، ومحطَّ الرجال.

ومن هؤلاء - نحسبه كذلك ولا نزكي على الله أحداً - العلم العلامة شيخ الإسلام وبقية السلف سيدنا وشيخنا وإمامنا أبو عبد الله محمد بن صالح العثيمين - قدس الله روح ونور ضريحه - الذي نقدم له هذه المنظومة الفقهية وشرحها، والتي تنشر لأول مرة محققة ومعتنى بها وفاءً لحقه علينا، وهي من مخطوطات الشيخ التي لم تنشر من قبل.

وهذه المنظومة على بحر الرجز، مكونة من مئة واثنين من الآيات، مكتوبة بخط نسخ جميل، يكتب الشيخ - رحمه الله - البيت ثم يتبعه بشرحه وهكذا حتى متتها.

**وعملني في هذه الرسالة:**

- ١ - قمت بعزو الآيات القرآنية إلى موضعها من المصحف الشريف.
- ٢ - قمت بتخريج الأحاديث الواردة والحكم عليها وبيان درجتها.
- ٣ - الشرح والتعليق على ما يحتاج من غير إسهاب مل و لا تقصير مخل.
- ٤ - وضع الشرح أسفل البيت مباشرة بخط مخالف للبيت.
- ٥ - جعل البيت بين معقوتين هكذا ( ) .

هذا، والله أسأل أن يتغمد شيخنا برحمته ويعامله بلطفه وإحسانه وأن يحشرنا في زمرة الصالحين، والعلماء العاملين. هو ولني ذلك ونعم الوكيل.

**كتبه أبو مالك**

**محمد بن حامد بن عبد الوهاب**

كفر الشیخ فی ٦ / ٢ / ١٤٢٢ هـ

## منظومة في أصول الفقه وقواعديه

الحمد لله المعید المبدي   ♦♦♦  
 معطي التوال كل من يستجدي   ♦♦♦  
 مثبت الأحكام بالأصول   ♦♦♦  
 على الذي أعطى جوامع الكلم   ♦♦♦  
 ثم الصلاة مع سلام قد أتم   ♦♦♦  
 محمد المبعوث رحمة الورى   ♦♦♦  
 وخير هاد لجميع من درى   ♦♦♦  
 وبعد فالعلم بحور زاخرة   ♦♦♦  
 لن يبلغ الكادح فيه آخره   ♦♦♦  
 لكن في أصوله تسهيلا   ♦♦♦  
 لئله فاحرص تجد سبيلا   ♦♦♦  
 وهاك من هدي الأصول جملة   ♦♦♦  
 أرجو بها عال الجنان تزلا   ♦♦♦  
 قواعدا من قول أهل العلم   ♦♦♦  
 وكيس لي فيها سوى ذا النظم

### القواعد والأصول

الدين جاء لسعادة البشر   ♦♦♦  
 ولانتفاء الشر عنهم والضرر  
 وكل أمر نافع قد شرعه   ♦♦♦  
 وكل ما يضرنا قد منعه  
 ومع تساوي ضرر ومنفعة   ♦♦♦  
 يكون ممنوعا لدرء المفسدة  
 وكل ما كلفه قد يسرا   ♦♦♦  
 فاجلب لتسهيل بكل ذي شلط  
 وليس في الدين الحنيف من شطط  
 وما استطعت افعل من المأمور  
 واجتنب الكل من المحظور  
 والشرع لا يلزم قبل العلم  
 دليلا فعل الميء فافهم  
 لكن إذا فرط في التعلم  
 فإذا محل نظر فلتتعلم  
 وكل ممنوع للضرورة  
 يباح والمحروم عند الحاجة  
 لكن ما حرم للذرية  
 وما أنهى عنه من التعبد

فَكُلُّ نَهْيٍ عَادَ لِلذَّوَاتِ . . . .  
 وَإِنْ يَعُدَّ لِخَارِجِ كَالْعَمَّةِ  
 وَالْأَصْلُ فِي الْأَشْيَاءِ حَلٌّ وَامْنَعُ  
 فَإِنْ يَقَعُ فِي الْحُكْمِ شَكٌ فَأَرْجِعُ  
 وَالْأَصْلُ أَنَّ الْأَمْرَ وَالنَّهْيَ حَتَّمَ  
 وَكُلُّ مَا رُتِبَ فِيهِ الْفَضْلُ  
 وَكُلُّ فَعْلٍ لِلَّنِي جُرِّدًا . .  
 وَإِنْ يَكُنْ مُبَيِّنًا لِأَمْرٍ . .  
 وَقَدْمُ الْأَعْلَى لِدَى التَّزَاحُمِ  
 وَادْفَعُ خَفِيفَ الضرَرَيْنِ بِالْأَخْفَى  
 إِنْ يَجْتَمِعَ مَعَ مُبِيعٍ مَا مُنِعَ  
 وَكُلُّ حُكْمٍ فَلِعِلَّةٍ تَبَعُ  
 وَالْغُرَى كُلُّ سَابِقٍ لِسَبَبِهِ  
 وَالشَّئْ لَا يَتَمَّ إِلَّا أَنْ تَتَمَّ  
 وَالظَّنُّ فِي الْعِبَادَةِ الْمُعْتَبَرُ  
 لِكُنْ إِذَا تَبَيَّنَ الظَّنُّ خَطَا  
 كَرِجْلٌ صَلَى قُبِيلَ الْوَقْتِ . .  
 وَالشَّكُّ بَعْدَ الْفَعْلِ لَا يُؤْثِرُ  
 أَوْتُكُ وَهُمَا مِثْلًا وَسَوَاسٌ فَدَعُ  
 ثُمَّ حَدِيثُ النَّفْسِ مَعْفُوفٌ فَلَا  
 وَالْأَمْرُ لِلْفَوْرِ فَبَادِرِ الزَّمْنَ  
 وَالْأَمْرُ إِنْ رُوعِيَ فِيهِ الْفَاعِلُ  
 فَذَاكَ نَوْعَيْنِ وَذَاكَ الْفَاضِلُ

وإنْ يُرَاعَ الْفَعْلُ مَعَ قِطْعَةِ النَّظَرِ ❦  
 وَالْأَمْرُ بَعْدَ النَّهْيِ لِلحلِّ وَفِي  
 وَافْعُلْ عَبَادَةً إِذَا تَنَوَّعَتْ ❦  
 لِتَفْعَلَ السَّنَةَ فِي الْوَجْهَيْنِ ❦  
 وَالرَّمَ طَرِيقَةُ النَّبِيِّ الْمُصْطَفَى ❦  
 قُولُ الصَّحَابَى حُجَّةٌ عَلَى الْأَصْحَاحِ ❦  
 وَحُجَّةُ التَّكْلِيفِ خُدُّهَا أَرْبَعَةٌ ❦  
 مِنْ بَعْدِهَا اجْمَاعٌ هَذِي الْأَمَّةُ ❦  
 وَاحْكُمْ لِكُلِّ عَامِلٍ بِنِيَّتِهِ ❦  
 فَإِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ ❦  
 وَيَحْرُمُ الْمُضَيُّ فِيمَا فَسَدَ ❦  
 وَالنَّفَلُ جَوْزٌ قَطْعَهُ مَالُمْ يَقْعَدُ ❦  
 وَالإِثْمُ وَالضَّمَانُ يَسْقُطُانُ ❦  
 إِنْ كَانَ ذَا فِي حَقِّ مَوْلَانَا وَلَا  
 وَكُلُّ مُتَلَّفٌ فَمَاضِمُونٌ إِذَا  
 وَيُضْمَنُ الْمُثْلِيُّ بِالْمُثْلِيِّ وَمَا  
 وَكُلُّ مَا يَحْصُلُ مِمَّا قَدْ أَدْنَى  
 فَمَا عَلَى الْمُحْسِنِ مِنْ سَبِيلٍ ❦  
 ثُمَّ الْعُقُودُ إِنْ تَكُونُ مُعَاوَضَهُ ❦  
 وَإِنْ تَكُونَ تَبَرُّعًا أَوْ تَوْفِيقَهُ ❦  
 لَا إِنْ ذِي إِنْ حَصَلتْ فَمَغْنِمُ ❦  
 وَكُلُّ مَا أَتَى وَلَمْ يُحَدِّدْ ❦

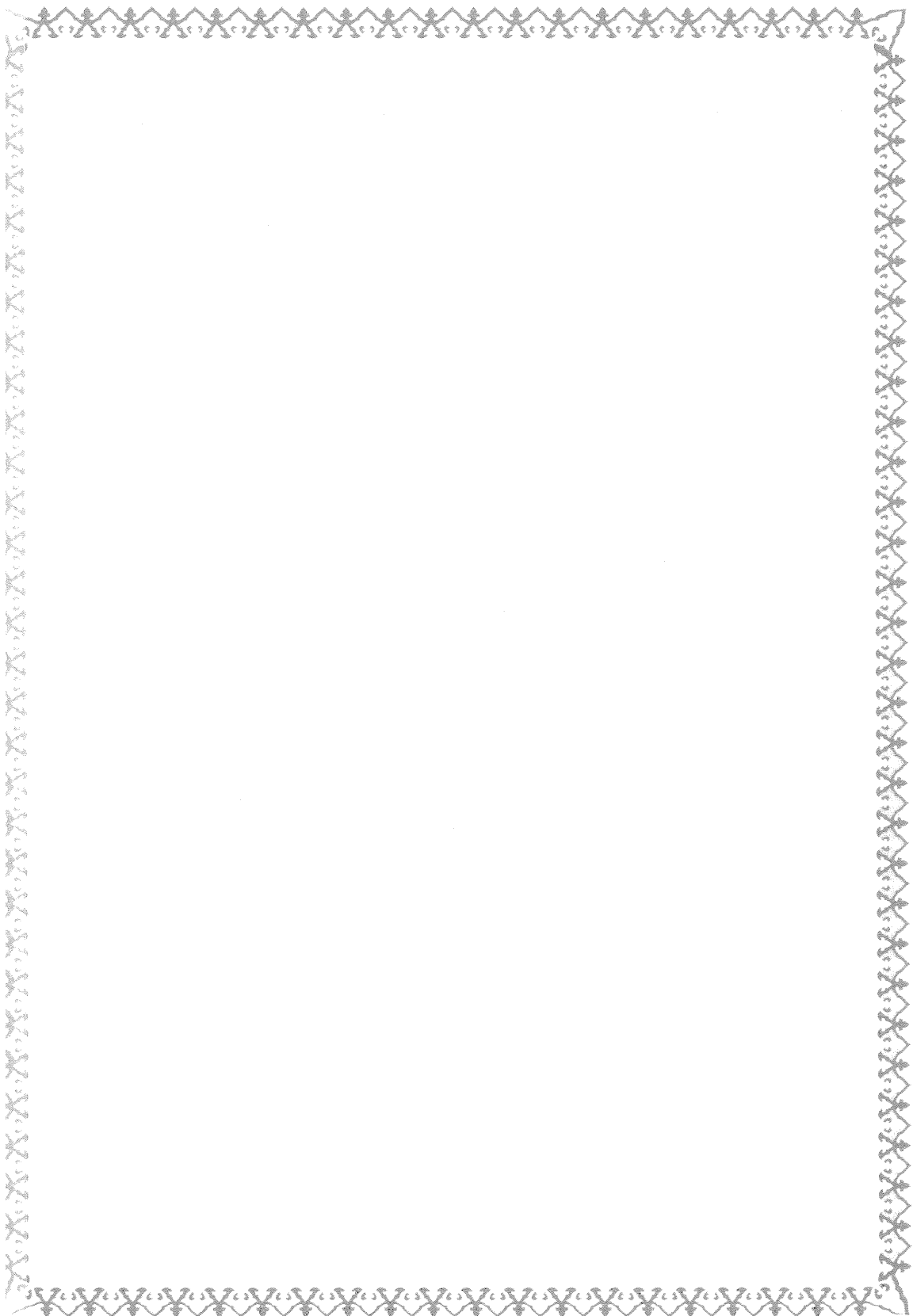
عَنْ فَاعِلٍ فَذُو كَفَايَةٍ أَثْرٌ ❦  
 قَوْلُ لِرَفَعِ النَّهْيِ خُذْ بِهِ تَفَى  
 وَجُوهُهَا بُكْلٌ مَا قَدْ وَرَدَتْ ❦  
 وَتَحْفَظَ الشَّرْعُ بِذِي التَّوْعِينِ ❦  
 وَخُذْ بِقَوْلِ الرَّأْشَدِيْنَ الْخُلْفَا  
 مَا لَمْ يُخَالِفْ مُثْلَهُ فَمَا رَجَعَ ❦  
 قُرْآنُنَا وَسُنَّةُ مُثْبَتَةٍ ❦  
 وَالرَّابِعُ الْقَيَاسُ فَافْهَمْهُنَّهُ ❦  
 وَاسْدُدْ عَلَى الْمُحْتَالِ بَابَ حِيلَتِهِ  
 كَمَا أَتَى فِي خَبَرِ الثَّقَاتِ ❦  
 إِلَّا بَحْجٌ وَاعْتِمَارٌ أَبْدَا  
 حَجَّاً وَعُمَرَةً فَقَطْعُهُ امْتَنَعَ ❦  
 بِالْجَهْلِ وَالْإِكْرَاهِ وَالنَّسِيَانِ ❦  
 تُسْقَطُ ضَمَانًا فِي حُقُوقِ الْمَلا  
 لَمْ يَكُنِ الْإِتْلَافُ مِنْ دَفْعِ الْأَذِى  
 لَيْسَ بِمِثْلِيٍّ بِمَا قَدْ قَوْمَانِ  
 فَلَيْسَ مَاضِمُونًا وَعَكْسَهُ ضُمِّنَ  
 وَعَكْسَهُ الظَّالِمُ فَاسْتَمْعُ قِيلِي  
 فَحَرَرَنَّهَا وَدَعَ المُخَاطِرَهُ  
 فَأَمْرُهَا أَحَفَّ فَادِرَ التَّفْرِقَهُ  
 وَإِنْ تَفْتَ فَلَيْسَ فِيهَا مَغْرِمٌ  
 بِالشَّرْعِ كِالْحِرْزِ فِي الْعُرْفِ احْدِدِ

من ذاك صيغات العقود مطلقاً  
 واجعل كلّفظ كُلَّ عَرْفٍ مُطَرِّد  
 وشرط عقد كونه من مالك  
 وكلُّ من رضاه غير معتبر  
 وكلُّ دعوى لفساد العقد  
 وكلُّ ما يذكره الحسن امتنعاً  
 بيّنه ألزم لكل مُدعى  
 كلُّ أمين يدعى الرد قبل  
 وأطلق القبول في دعوى التلف  
 أد الأمان للذى قد أمنك  
 وجائز أخذك مالاً استحق  
 قد يثبت الشيء لغيره تبع  
 كحامل إن بيع حملها امتنع  
 وكلُّ شرط مفسد للعقد  
 مثل نكاح قاصد التحليل  
 لكنَّ من يجهل قاصد صاحبه  
 لأنَّه لا يعلم الذي أسر  
 والشرط والصلح إذا ما حللا  
 وكلُّ مشغول فليس يشغل  
 كمبدل في حكمه يجعل بدلاً  
 كلُّ استدامة فأقوى من بدأ  
 وكلُّ معلوم وجوداً أو عدم

ونحوها في قول من قد حَقَّقا  
 فشرطنا العُرْفي كاللفظي يرد  
 وكلُّ ذي ولاية كالمالك  
 كمبرئ فعلمُه لا يعتبر  
 مع ادعاء صحة لا تُجدي  
 سمعَ دعواه وضده اسمعاً  
 ومنكراً ألزم يميناً تُطبع  
 ما لم يكن فيما له حظٌ حصل  
 وكلُّ من يقبل قوله حلف  
 ولا تخن من خانَ فهو قد هلك  
 شرعاً ولو سراً كضيق فهو حق  
 وإن يكن لو استقلَ لامتنع  
 ولو تباع حاماً لم يتمتنع  
 بذكره يفسده بالقصد  
 ومن نوى الطلاق للرحيل  
 فالعقد غير فاسد من جانبه  
 فأجري العقد على ما قد ظهر  
 محرماً أو عكسه لن يقبل  
 بمُسْقط لما به ينسغل  
 ورب مقتضول يكون أفضلاً  
 في مثل طيب محرم ذا قد بدأ  
 فالاصل أن يبقى على ما قد عُلم

والنفي للوجود ثم الصحة ❦ ثم الكمال فارعين الرتبة  
 والأصل في القيد احتراز ويقل ❦ لغيره ككشف تعليل جهل  
 وإن تعذر اليقين فارجعا ❦ لغالب الظن تكون متابعا  
 وكل ما الأمر به يشتبه ❦ من غير ميز قرعة تووضحه  
 وكل من تجل الشيء على ❦ وجه محرم فمنعه جلا  
 وضاعف الغرم على من ثبت ❦ عقوبة عليه ثم سقطت  
 لمانع كسارق من غير ما ❦ محرر ومن لضال كتما  
 وكل ما أبين من حي جعل ❦ كميته في حكمه ظهرا وحل  
 وكان تأتي للدوام غالبا ❦ وليس ذا بلازم مصاحب  
 وإن يضاف جمع ومفرد يعم ❦ والشرط والموصول ذا له انحصار  
 منكر إن بعدها إثبات يرد ❦ فمطلق ولعموم إن يريد  
 من بعد نفي نهي استفهم ❦ شرط وفي الإثبات للإنعام  
 واعتبر العموم في نص أثر ❦ أما خصوص سبب فما اعتبر  
 ما لم يكن متصفاً بوصف ❦ يفيده علة فخذ بالوصف  
 وخصوص العام بخاص ورد ❦ كقيد مطلق بما قد قيدا  
 ما لم يك التخصص ذكر البعض ❦ من العموم فالعموم أمض





## القواعد الفقهية

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ** (١)

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على نبينا محمد وآلها وصحبه أجمعين.  
أما بعد . . . فقد طلب منا أخونا آدم بن محمد بن علي أن نشرح شرحاً موجزاً  
ما نظمناه من قواعد الفقه وأصوله، وكنا قد شرحناه شرحاً واسعاً للطلاب ولم نكمله  
بعد فأجبته إلى ذلك لعله يدرك الركب.

**الْحَمْدُ لِلَّهِ الْمَعِيدِ الْمَبْدِي** ﴿٤﴾ **مُعْطِي النَّوَالِ كُلَّ مَنْ يَسْتَجِدِي**

«الحمد»<sup>(٢)</sup>: هو وصف المحمود بالكمال مع المحبة والتعظيم، فإن كرر وصف  
الكمال صار ثناً.

«والله»: علم على ذات الله تعالى لا يسمى به غيره. ومعناه المعبد حباً وتعظيمًا.  
«المعيد المبدي»<sup>(٣)</sup>: مأخوذ من قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ هُوَ يُبَدِّيُ وَيُعِيدُ﴾ (سورة  
البروج: ١٣)، أي الذي يبدئ الخلق ثم يعيده.

(١) ابتدأ المصنف - رحمة الله - كتابه بالبسملة اقتداءً بالكتاب العزيز وتأسياً بالنبي ﷺ في مكتاباته  
ومراسلاته. والبداية بها للتبرك والاستعانة على ما يهتم به، واقتصر على البسملة لأنها من أبلغ الثناء  
والذكر والشكر.

(٢) الألف واللام للاستغراق، أي أن الله سبحانه يستحق الحمد بأجمعه إذ له الأسماء الحسنى  
والصفات العلا. والحمد ثناء على المدحوب بصفاته من غير سبق إحسان، وأما الشكر فهو ثناء على  
المشكور بما أولى من الإحسان. وعلى هذا: فالحمد أعم من الشكر؛ لأن الحمد يقع على الثناء وعلى  
التحميد وعلى الشكر.

(٣) ليس من أسماء الله الحسنى، ولم يردا بلغظ الاسم، ووردتا بلغظ الفعل كما في الآية التي ذكرها  
الشيخ. (انظر: الإباء إلى ما ليس من أسماء الله، لصالح العصيمي ص ٤٢ ط ابن خزيمة).  
قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمة الله -: «والحديث الذي في عدد الأسماء الحسنى ليس هو عند أهل  
المعرفة بالحديث من كلام النبي ﷺ، بل هذا ذكره الوليد بن مسلم عن سعيد بن عبد العزيز، أو عن  
بعض شيوخه». اهـ (انظر الفتوى ٩٦/٨).

«معطي النوال كل من يستجدي»: معطي العطاء كل من يستجدي، أي كل من يطلب منه لقوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عَبْدٌ عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دُعَوةَ الدَّاعِ إِذَا دُعَانٌ﴾ (سورة البقرة: ١٨٦).

### **مُثَبَّتُ الْأَحْكَامُ بِالْأَصْوَلِ ﴿مَعِينٌ مَنْ يُصْبِبُ إِلَى الْوَصْلِ﴾**

يعني أنه تعالى ثبت الأحكام بأصولها<sup>(١)</sup> وذلك في كتابه، وسنة رسوله ﷺ، وإجماع هذه الأمة، والقياس الصحيح. هذه هي أصول أدلة الأحكام.

«معين من يصبو إلى الوصول»: يعني أنه جل وعلا يعين من يميل إلى الوصول، أي وصول المقصود، فكل من أراد شيئاً واستعان بالله مع بذل الجهد فإن الله تعالى يعينه.

(١) جمع المؤلف - رحمه الله - «الأصول» ليعم الكتاب والسنّة والقياس وغيرها. والأصل في اللغة: ما يُبَيِّنُ عَلَيْهِ غَيْرُهُ. (راجع: المصباح المنير ١/٢١، القاموس المحيط ٣/٢٢٠، المعجم الوسيط ١/٢٠، العضد على ابن الحاجب ١/٢٥، إرشاد الفحول ص ٣، المعتمد للبصري ٩/١، فواتح الرحموت ٨/١، نهاية السول ٦/٦، التعريفات للجرجاني ص ٢٢، الإبهاج للسبكي ١١/١، التميد لأبي الخطاب ١/٥، الأمدي في الأحكام ١/٧، الطوفي في مختصر الروضة ص ٥).

وحد الأصل لغة: أنه ما منه شيء. وهو اختيار تاج الدين الأرموي في الحاصل (٦/١) والأصل في الصطلاح يطلق على أربعة أشياء: أحدها: الدليل الغالب، يقال: الأصل في هذه المسألة الكتاب والسنّة، أي دليلاً، وهذا هو المعنى المراد في علم الأصول.

الثاني: الرجحان، أي على الراجح من الأمرين كقولهم: الأصل في الكلام الحقيقة. أي: لا المجاز، لأنها أرجح منه.

الثالث: القاعدة المستمرة، كقولهم: أكل الميتة على خلاف الأصل.

الرابع: المقياس عليه، وهو ما يقابل الفرع من باب القياس.

(انظر: نهاية السول ١/٧، فواتح الرحموت ١/٨، شرح العضد على ابن الحاجب ١/٢٥، المعتمد ١/٥، إرشاد الفحول ص ٣، نفائس الأصول ١/٨٢، البحر المحيط ١/١٧، البرهان ١/٨٥، الأمدي في الأحكام ١/٧، شرح اللمع ١/١٦٣، المستصفى ١/٥، روضة الناظر ١/٦٠، جمع الجوامع ١/٣٢).

### ثم الصلاة مع سلام قد أتم ﴿٦﴾ على الذي أعطي جوامع الكلم

«ثم الصلاة»: أي بعد حمد الله جل وعلا والثناء عليه، ثني المؤلف رحمة الله وعفا عنه وأعانه بالصلاحة على النبي ﷺ<sup>(١)</sup>، وذلك أن حق الله قبل كل الحقوق ثم حق رسوله عليه الصلاة والسلام ثم حق النفس ثم حق المؤمنين - ثم الصلاة - أي صلاة الله ثناؤه علي عبده في الملا الأعلى وبها يحصل المطلوب.

«مع سلام»: أي مع سلامه وبها يزول المكروره، وقد أمر الله سبحانه بالصلاحة والسلام على نبيه. فقال جل وعلا: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾ (سورة الأحزاب: ٥٦).

«قد أتم»: أي فعل تماماً.

«على الذي»: هذا خبر المبدأ - أي خبر الصلاة - .

«أعطي جوامع الكلم»: وهو النبي عليه الصلاة والسلام، فإن من خصائصه أنه أعطي جوامع الكلم<sup>(٢)</sup> ، يتكلم بكلمة لو تكلم غيره يريد معناها لم يصل إليها إلا بأضعافها، ومن ذلك تلك الجامدة فيما يرد على القلب من الوساوس حين شكا

(١) لما أثني على تبارك وتعالي، سأله الصلاة على رسوله ﷺ، لأن الصلاة من الله: الرحمة (الصحاح ٢/٦)، ومن الملائكة: الاستغفار (لسان العرب ٤٦٥/١٤)، ومن الآدميين: التضرع والدعا (الاقتضاب للبطليوسى ٣٤/١).

وأحسن تعريف للصلاة هو ما ذكره الغزالى في المستصفى (٢/٧٧) وهو: «أن الصلاة موضوعة للقدر المشترك وهو الاعتناء بالصلوة عليه».

إنما أعقب الصلاة بعد الحمد، لكثره افتتان اسمه عليه الصلاة والسلام مع اسمه تعالى: لذلك قال تعالى: ﴿وَرَفَعَنَا لَكَ ذُكْرَكَ﴾ وعن مجاهد قال معناه: «لا ذكر إلا ذكرت معى: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله» ذكره التوسي في الجموع (١١/٧٤). ولهذا جرت السنة من السلف والخلف باتباع الصلاة بعد الحمد في تصانيفهم رحمهم الله.

(٢) ولذلك قال ﷺ: «فَعَلَّمْتُ عَلَى الْأَنْبِيَاءَ بَسْتَ أَعْطَيْتُ جَوَامِعَ الْكَلْمَ ... الْحَدِيثُ» أخرجه مسلم في المساجد، حديث (٥٢٣/٥).

الصحابة رضي الله عنه ما يجدونه في صدورهم، فقال فيمن وجد ذلك: «ليستعذ بالله ولبيته»<sup>(١)</sup>، فهاتان الكلمتان فيهما الشفاء التام، ولو أراد أن يتحدث بمعناها لبلغت صفحات وأمثلة ذلك كثيرة. أعني الكلمات الجامعة التي تصدر من النبي صلوات الله عليه وسلم<sup>(٢)</sup>.

### مُحَمَّدُ الْمَبْعُوتُ رَحْمَةُ الْوَرَى ﴿٤٠﴾ وَخَيْرُ هَادِلِ جَمِيعٌ مَّنْ دَرَى

محمد اسم الرسول صلوات الله عليه وسلم لقد سماه الله في كتابه محمداً<sup>(٣)</sup>، ونقل عن عيسى ابن مريم أنه سماه أحمداً<sup>(٤)</sup>، له أسماء عديدة<sup>(٥)</sup>.

«وَخَيْرُ هَا لِجَمِيعٍ مَّنْ دَرَى»: وخيرها أي: دال على الخير لجميع من درى. أي من علم، وخير الهدأة محمد عليه الصلاة والسلام.

فالهداية عند أهل العلم على قسمين:

(١) أخرجه البخاري: في بدء الخلق، حديث (٣٢٧٦). ومسلم: في الإيمان، حديث (٣١٤/١٣٣).

(٢) ومنها قوله صلوات الله عليه وسلم: «لا ضرر ولا ضرار». وسيأتي تخرجه.

(٣) قال تعالى: «مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ»، وإنما سُمي محمداً، لكثرت خصاله الحميدة. قال أهل اللغة ومنهم الجوهري في الصحاح (٤٤٦/٢): رجل محمد ومحمود: إذا كثرت خصاله المحمودة. قال ابن فارس في المجمل: «وبذلك سمي رسول الله صلوات الله عليه وسلم محمداً» يعني: أللهم الله - تعالى - أهله أن يسموه بذلك لما علم الله - سبحانه - بما فيه من كثرة الخصال المحمودة». وانظر شرح صحيح مسلم للنروي (١/٤٤).

(٤) في قوله: «وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ مِّنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدٌ».

(٥) منها قوله صلوات الله عليه وسلم: «إِنَّ لِي أَسْمَاءً: أَنَا مُحَمَّدٌ وَأَنَا أَحْمَدٌ، وَأَنَا الْمَاهِيُّ الَّذِي يَعْلَمُ اللَّهَ بِي الْكُفْرَ، وَأَنَا الْحَاشِرُ الَّذِي يَحْشُرُ النَّاسَ عَلَى قَدْمِي، وَأَنَا الْعَاقِبُ الَّذِي لَيْسَ بِعِدَّهُ نَبِيٌّ» أخرجه البخاري (٣٥٢٢)، ومسلم (٢٣٥٤)، وأحمد (٤/٨٤، ٨٠)، وعبد الرزاق (١٩٦٥٧).

وقوله: «أَنَا مُحَمَّدٌ، وَأَنَا أَحْمَدٌ، أَنَا نَبِيُ الرَّحْمَةِ، وَنَبِيُ الْمُقْفَىِ، وَأَنَا الْحَاشِرُ، وَنَبِيُ الْمَلَائِكَ» أخرجه أحمد (٤٠٥)، والبزار (٢٣٧٨)، والترمذمي في الشمائل (٣٦٨).

وقوله: «سُمِّوا بِاسْمِي وَلَا تَكُنُوا بِكُنْتِي، فَإِنَّمَا جَعَلْتُ قَاسِمًا أَقْسَمًا بِنَكُمْ» أخرجه البخاري (٣١١٤)، ومسلم (٢١٣٣).

❖ هداية دلالة وإرشاد: وهذه تكون للرسول ﷺ ولغيره كما هي لله أيضاً، ومن أمثلتها قوله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ (سورة الشورى: ٥٢). وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا﴾ (سورة السجدة: ٢٤).

❖ وهداية توفيق: وهذه لا تكون إلا لله، ومن أمثلته قوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مِنْ أَحَبِبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاء﴾ (سورة القصص: ٥٦).

**وَيَعْدُ فِي الْعِلْمِ بِحُورٍ زَاهِرَةٍ لَنْ يَبْلُغَ الْكَادِحَ فِيهِ آخِرَهُ  
لَكِنَّ فِي أَصْوَلِهِ تَسْهِيْلًا لَنَيْلَهُ فَاحْرِصْ تَجِدْ سَبِيلًا**

«وبعد»<sup>(١)</sup>: أي بعد الحمد والصلوة والسلام على نبيه ﷺ.

«فالعلم بحور زاخرة»: أي أنه بحور واسعة عظيمة لا ساحل لها لقول الله تعالى: ﴿وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ﴾ (سورة يوسف: ٧٦)، حتى يتنهى العلم إلى عالم الغيب والشهادة جل وعلا.

«لن يبلغ الكادح فيه آخره»: يعني أن الإنسان مهما كدح في العلم واجتهد لا يمكن أن يبلغ آخره وهذا هو الواقع.

(١) لفظ «وبعد» أو «أما بعد» يؤتى به للانتقال من أسلوب إلى آخر، وكان النبي ﷺ يأتى بها في خطبه، والتقدير مهما يكن من شيء بعد البسمة والحمد له، انظر: فتح الرحمن للزرκشي: ص ٨.

(٢) اختلف العلماء في تحديد العلم. هل يحد أو لا؟ والقائلون بأنه يحد افترقوا فرقتين: فقال بعضهم: إنه ضروري: أي يحصل بمجرد التفاتات النفس إليه من غير نظر واكتساب، لأن علم كل أحد حتى من لا يتأتى منه النظر كالبله والصبيان بأنه عالم موجود أو متولد أو متالم ضروري بجميع أجزاءه فلا فائدة من حد الضروري لحصوله من غير حد وهذا هو قول الإمام الرازى.

وقال البعض الآخر: نظري عسر. أي لا يحصل إلا بنظر دقيق لخفائه، وهذا هو قول إمام الحرمين والعزالي. ومن قال إنه يحد، فقد ذكروا له حدوداً كثيرة أصحها كما قال العضد: صفة توجب لحلها تميزاً لا يحتمل النقيس بوجهه، وهذا يتناول التصور، إذ لا نقيس فيه، والتصديق اليقيني، إذ له نقيس ولا يحتمله وهذا التعريف عليه اعتراضات وأوجوبة يرجع إليها في محلها. راجع: العضد على ابن الحاجب /٤٧، شرح جمع الجوامع للمحلى مع حاشية العطار /٢٠٣، البرهان /١١٩، التعريفات /١٣٥، المحسوس /١٢، المستصفى /٢٤، الإحکام للأمدي /١١، إرشاد الفحول ص ٣، شرح الآيات البينات /٢٢، الأنصاف ص ١٣، الحدود للباقي ص ٢٤، المعتمد /١٠، اللمع /١٤٦، المنحول ص ٣٣، شرح تقييح الفصول ص ٨، شرح الكوكب المنير /٦١.

«لكن في أصوله تسهيلًا»: يعني أن العلم له أصول تسهل الحصول عليه، وهي - أعني الأصول - تفك القواعد والضوابط التي يضعها أهل العلم آخذيها من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ.

«لينله»: أي لين العلم لأنها أصول وضوابط تجمع عدة مسائل.

«فارحص تجد سبيلاً»: احرص على هذه الأصول تجد سبيلاً، أي طريراً يوصلك إلى العلم.

**وهاكَ مَنْ هَدِيَ الْأَصُولُ جَمِلًا \* أَرْجُو بِهَا عَالِيَّةَ الْجَنَانِ نَزْلًا**

«وهاك»: يعني خذ من هذه الأصول «جملاً»: جمع جملة. والمراد بذلك الشيء الذي تحصل به الكفاية. «أرجو بها»: أي بهذه الأصول التي يقدمها إليك للتعلم بها. «عالى الجنان نزلًا»: أصلها: عالي. لكن سكن لأجل استقامة الوزن. «الجنان»: جمع جنة، وهي الدار التي أعدها الله تعالى لأوليائه المتقين. «نزلًا»: أي ضيافة.

**قَوَاعِدًا مِنْ قَوْلِ أَهْلِ الْعِلْمِ \* وَلَيْسَ لِي فِيهَا سِوْى ذَا النَّظَمِ**

لما بين أنه نظم أصولاً من قواعد الفقه وأصوله بين أن هذه القواعد من قول أهل العلم وليس من عنده وليس له في هذا سوى ذا النظم، أي نظم هذه القواعد. ودائماً يقولون: كم ترك الأول للآخر. وفي هذا يقول الشاعر العربي:

**مَا أَرَانَا نَقُولُ إِلَّا مُعَارِأً**

والمعنى أن هذه القواعد مأخوذة من كلام أهل العلم.



## القواعد والأصول

**الدِّينْ جَاء لِسَعَادَةِ الْبَشَرِ ﴿٨﴾ وَلَا نِفَاءُ الشَّرِّ عَنْهُمْ وَالضَّرَّ**

هذه هي القاعدة الأولى من القواعد التي أردنا نظمها.

«الدين»: يعني بذلك الدين الإسلامي. «جاء لسعادة البشر»: السعادة ضد الشقاء. و«البشر»: الإنسان لأن النبي عليه الصلاة والسلام أرسل إلى الناس كافة. «ولانفأ»: يعني وجاء أيضاً لانتفاء الشر عنهم، والضرر. والشر ضد الخير، والضرر ضد النفع. فإذا فالدين كله جلب للمصالح ودفع للمفاسد. هذه هي القاعدة العامة في دين الله عزوجل. ودين هذا شأنه جدير بأن يهتم به الإنسان ويتعتقه ويدعوه إليه ويعيده.

**فَكُلُّ أَمْرٍ نَافِعٌ قَدْ شَرَعَهُ ﴿٩﴾ وَكُلُّ مَا يَضُرُّنَا قَدْ مَنَعَهُ**

القاعدة الثانية: أن كل أمر نافع قد شرعه الإسلام لأنه جاء لسعادة البشر، وكل أمر ضار قد منعه لأنه جاء لانتفاء الشر والضرر، فكل ضار فهو منزع، وكل نافع فهو مشروع لقول النبي ﷺ: «لا ضرر ولا ضرار»<sup>(١)</sup>، ولقوله تعالى: «وَلَا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا» (سورة النساء: ٢٩).

(١) أخرجه ابن ماجة (٢٣٧٠) والبيهقي في السنن (١٣٣/١٠) وأحمد (١/٣١٣) والدارقطني

(٤/٢٢٨) والحاكم (٥٧/٢) ومالك في الموطأ (٧٤٥/٢) كتاب الأقضية، وأبوداود: المراسيل ص ٤٤ باب في الإضرار. وصححه الألباني في صحيح ابن ماجة (١٩١٠).

وقد تعددت آراء العلماء من اللغويين والمحدثين والفقهاء في شرح هذا الحديث المشتمل على كلمتي (ضرر) و (ضرار)، ولكن غايتها واحدة لا نزاع فيها وهي أن (الضرر منفي شرعاً) [أنظر: بدائع الصنائع ٥/١٣٦] والقضاء عليه واجب، كما هو متبار إلى الذهن في أول وهلة من فحوى الحديث بدون مزيد من الغوص والتعمق. وإلى هذا أومأ العلامة الونشريسي بقوله: «وَأَمَّا مقتضاه فهو عموم النهي عن أحد الضرر والضرار جميعاً وتحريم ذلك». اهـ. (المعيار المغرب ٤٧٤/٨).

قال العلامة أحمد الزرقاء في شرح: «لا ضرر ولا ضرار»: (أى لا فعل ضرر ولا ضرار بأحد في ديننا، أى لا يجوز شرعاً لأحد أن يلحق بأخر ضرراً ولا ضراراً، وقد سبق ذلك بأسلوب نفي الجنس، =

**ومع تساوي ضرر ومنفعة** \* يكون ممنوعاً لدرء المفسدة

القاعدة الثالثة: وهي التي يعبر عنها العلماء بقولهم: «درء المفاسد أولى من جلب المصالح» ولكنها مقيدة بما ذكرناه في هذا البيت. وهو أنه: إذا اجتمع في الشيء المنافع ومضار وتساوت المنافع والمضار، فإنه يكون ممنوعاً من أجل درء المفسدة وهذا

= ليكون أبلغ في النهي والرجر (شرح القواعد الفقهية: ص ١٦٥). «وهذا الحديث يشمل كل أنواع الضرر؛ لأن النكارة في سياق النفي تعم ...» (فيض القدير للمناوي ٤٣١/٦).

ويقول الأستاذ مصطفى الزرقا مشيداً بأهمية هذه القاعدة الجليلة:

(وهذه القاعدة من أركان الشريعة، وتشهد لها نصوص كثيرة في الكتاب والسنّة، وهي أساس لمنع الفعل الضار، وترتيب نتائجه في التعويض المالي والعقوبة، كما أنها سند لمبدأ الاستصلاح في جلب المنافع ودرء المفاسد، وهي عدة الفقهاء وعمدتهم وميزانهم في طريقة تقرير الأحكام الشرعية للحوادث. ونصها ينفي الضرر نفياً، فيوجب منعه مطلقاً، ويشمل الضرر الخاص والعام، ويشمل ذلك: دفعه قبل الورق بطرق الوقاية الممكنة، ورفعه بعد الورق بما يمكن من التدابير التي تزيل آثاره وتعن تكراره، وتدل أيضاً على وجوب اختيار أهون الشررين لدفع أعظمهما، لأن في ذلك تخفيفاً للضرر عندما لا يمكن منع بتأثراً.

ومن ثم كان إزالة العقوبات المشروعة بال مجرمين لا ينافي هذه القاعدة، وإن ترتب عليها ضرر بهم، لأن فيها عدلاً ودفعاً لضرر أعم وأعظم.

والمقصود بمنع الضرار: نفي فكرة الثأر الحض الذي يزيد في الضرر، ولا يفيد سوى توسيع دائنته، لأن الإضرار - ولو على سبيل المقابلة - لا يجوز أن يكون هدفاً مقصوداً وطريقاً عاماً، وإنما يلتجأ إليه اضطراراً، عندما لا يكون غيره من طرق التلافي والقمع أفضل منه وأفعع.

فمن أتلف مال غيره لا يجوز أن يقابل بأتلاف ماله، لأن ذلك توسيع للضرر بلا منفعة. وأفضل منه تضمين المتفق قيمة ما أتلف، فإن فيه تفعلاً بتعويض المضرور وتحويل الضرر نفسه إلى حساب المعتدي ..

وعلى هذه القاعدة بنى الفقهاء أحكاماً لا تخصى من شتى الأبواب ..» اهـ. (المدخل الفقهي العام ٩٧٧/٢).

وهذه القاعدة الفقهية الحديبية العظيمة لها سند وتأييد في نصوص الكتاب والسنّة. وقد أجاد الإمام الشاطبي في قوله بأن الحديث المذكور: «لا ضرر ولا ضرار» رغم كونه من الأدلة الظنية داخل تحت أصلقي قطعي في هذا المعنى، حيث إن الضرر والضرار مثبت منعه في الشريعة كلها في وقائع جزئيات وقواعد كليات. كقوله تعالى: «وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضَرَارًا لَّعْنَدُوا» (سورة البقرة: ٢٣١)، «وَلَا تُضَارُوهُنَّ لَّتُضَيِّقُوْا عَلَيْهِنَّ» (سورة الطلاق: ٦)، «لَا تُضَارُ وَالدَّةُ بِوْلَدِهَا» (سورة البقرة: ٢٢٣)، ومنه النهي عن التعدي على النفوس والأموال والأعراض، وعن الغصب والظلم، وكل ما هو في معنى إضرار أو ضرار، ويدخل تحته: الجنابة على النسل، أو العقل، فهو معنى في غاية العموم في الشريعة لا مراء فيه ولاشك. (الموافقات ٩/٣ - ١٠).

القيد الذي ذكره الناظم قيد لابد منه وهو قيد لما اشتهر من قول العلماء: إذا اجتمعت مصلحة وفسدة غلب جانب المفسدة. وهذا ليس على إطلاقه، بل هو مع التساوي أما إذا ترجحت المفعة فإنه يؤخذ بها وإذا ترجحت المفسدة فإنه يغلب جانبها.

### وَكُلُّ مَا كَلَفَهُ قَدْسُرَا ﴿٤﴾ مِنْ أَصْلِهِ وَعِنْدَ عَارِضٍ طَرَا

القاعدة الرابعة: أن التكاليف الدينية ميسرة من أصلها، خمس صلوت في اليوم والليلة لا يستغرق إلا نصف ثمن الوقت أو نحو ذلك، الزكاة في الأموال النامية أو التي حكم النامية وهو جزء يسير، الصوم هو شهر واحد في العام، الحج هو مرة واحدة في العمر . . . وهكذا بقية الواجبات كلها ميسرة.

«وعند عارض طرأ»: يعني إذا طرأ عارض خفت هذه الخفيفة مرة ثانية ومرة ثالثة لقول النبي ﷺ لعمران بن حصين: «صلّ قائماً فإن لم تستطع فقاعداً فإن لم تستطع فعلى جنب»<sup>(١)</sup> ولقوله تعالى في الصوم: «فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعُذْهُ مِنْ أَيَّامٍ أُخْرَ» (سورة البقرة: ١٨٤).

### فاجْلِبُ التَّيْسِيرَ لِكُلِّ ذِي شَطَطٍ ﴿٥﴾ فَلَيْسَ فِي الدِّينِ الْحَنِيفِ مِنْ شَطَطَ

القاعدة الخامسة: أنه إذا كان هناك شطط، أي مشقة. فاجلب التيسير لقول الله تعالى: «وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ» (سورة الحج: ٧٨)، قوله تعالى: «يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ» (سورة البقرة: ١٨٥)، قوله تعالى: «فَلَمْ تَجِدُوا ماءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ» (سورة المائدah: ٦)، وهكذا كلما وجدت مشقة وجد التيسير. وهذه قاعدة شرعية ثابتة بالكتاب والسنّة<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه البخاري في كتاب تقصير الصلاة (١٨)، باب إذا لم يطق قاعداً صلى على جنب (١٩)، الحديث (١١١٧).

(٢) ذكر المؤلف رحمة الله الدليل من الكتاب، وأما من السنّة فقول النبي ﷺ: «بعثت بالحنيفية السمحنة» أخرجه أحمد ٢٦٦ / ٥ =

**وَمَا اسْتَطَعْتَ أَفْعَلَ مِنَ الْمَأْمُورِ ﴿٩﴾ وَاجْتَنِبِ الْكُلُّ مِنَ الْمَحْظُورِ**

القاعدة السادسة: وهي مأخوذة من قوله تعالى: **﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ﴾** (سورة التغابن: ١٦)، وقول النبي ﷺ: «ما نهيتكم عنه فاجتنبوه وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم»<sup>(١)</sup>.

فعلى هذا إذا عجز الإنسان عن الصلاة قائماً صلى قاعداً، وإذا عجز عن الطهارة بالماء تيمم، أما المحظور فيجب اجتنابه كله لقوله ﷺ: «وما نهيتكم عنه فاجتنبوه» والفرق بينهما - أي بين المأمور<sup>(٢)</sup> والمحظور<sup>(٣)</sup> - أن المحظور تركه ولا يعجز عنها

ووجه الدلالة في تلك النصوص - السابقة من الكتاب والسنة - وما سواها من الآيات والأحاديث المتظاهرة: أن الله سبحانه وتعالى شاء لعباده اليسر في الأحكام ورفع عنهم العنت والعناء، ولو لا ذلك لعظمت المشقة، وضاقت الأمور على الناس، ومن ثم قال العلماء: «يخرج على هذه القاعدة جميع رخص الشرع وتخفيفاته». (المجموع المذهب للعلائي /١، ٣٤٦/١، والأشبه والنظائر للسيوطى: ص ١٦٢، والأشبه والنظائر لابن خيم: ص ٨٤).

ويينبغي التنبيه إلى أن المشقة الجائبة للتيسير هي المشقة التي تنفك عنها التكليفات الشرعية. (شرح القواعد الفقهية: ص ١٥٧).

ويقول الإمام الزركشي تحت عنوان «تبنيهات» عقب ذكر هذه القاعدة: «هذا إذا كانت المشقة وقوتها عاماً، فلو كان نادراً لم تردع المشقة فيه» (المشورة في القواعد /٣/١٧١).

ثم «يختلف ضابطها باختلاف أعدارها» (السابق /٣/١٧٢).

(١) جزء من حديث أخرجه البخاري في الاعتصام، حديث (٧٢٨٨). ومسلم في الحج، باب فرض الحج مرة في العمر (٧٣)، حديث (٤١٢). (٢) المأمور عند المصنف - رحمة الله - هو الواجب، وهو: ما يثاب على فعله ويعاقب على تركه.

انظر: (البرهان /١، ٣١٠)، الأحكام للأمدي /١، المستصفى /٩٧، المحصول /٦٦، المختصر ابن الحاجب /١، الحدود ص ٥٣، نهاية السول /٤١، الأحكام لابن حزم /٣٢٣، تقييد الوصول ص ١٠٠، المسودة ص ٥٧٥، العدة /١٥٩، شرح العضد /٢٢٥، الروضة /١٥٠، إرشاد الفحول ص ٦) كالصلوات الخمس، وصوم رمضان، والحج وغيرها لتحقيق الوصفين فيه وهما: الشواب على الفعل، والعقاب على الترك.

(٣) المحظور هو الحرام، وهو: ما يثاب على تركه، ويعاقب على فعله (المستصفى /٧٦، الأحكام للأمدي /١، ١١٣)، التوضيح على التقىح /٣/٨٠، نهاية السول /٦١، الإيضاح ص ٢٧، المنهاج ص ٦، المعتمد /٣٣٦، شرح الملمع /١٦٠).

الإنسان، وأما المأمور فهو فعل يحتاج تكلف وعناه فلهذا قيد بالاستطاعة ولم يقيد اجتناب النهي بذلك.

### والشرع لا يلزم قبل العلم ﴿ دليله فعل المساء فافهم﴾

القاعدة السابعة: أن من شروط وجوب الشرائع أن يكون الإنسان عالماً بذلك، فإن لم يكن عالماً فإنه لا يلزمـهـ. والدليل على هذا فعل المـسيـءـ في صـلاتـهـ فإنـ النبيـ عليهـ السلامـ رأـهـ يصـليـ صـلـاتـهـ لـاـ يـطمـئـنـ فـيـهـاـ. فـقـالـ:ـ (ارـجـعـ فـصـلـ إـنـكـ لـمـ تـصـلـ)ـ<sup>(١)</sup>ـ وـلـكـهـ لـمـ يـأـمـرـهـ بـإـعادـةـ الـصـلـوـاتـ السـابـقـةـ لـأـنـ كـانـ جـاهـلاـ،ـ وـلـهـذاـ قـالـ:ـ وـالـذـيـ بـعـثـكـ بـالـحـقـ لـأـحـسـنـ غـيرـ هـذـاـ فـعـلـمـيـ.ـ فـعـلـمـهـ النـبـيـ عليهـ السلامـ.ـ وـأـمـرـهـ بـإـعادـةـ الـصـلـاـةـ الـحـاضـرـةـ فـهـذـاـ لـأـنـ الـوقـتـ حـاضـرـ وـهـ مـطـالـبـ بـصـلـاـةـ تـبـرـأـ بـهـ ذـمـتـهـ،ـ فـلـهـذاـ أـمـرـهـ بـإـعادـةـ الـصـلـاـةـ الـحـاضـرـةـ،ـ دـوـنـ الـصـلـوـاتـ الـمـاضـيـةـ.ـ فـهـذـهـ قـاعـدـةـ عـظـيمـةـ مـأـخـوذـةـ مـنـ آـيـاتـ مـتـعـدـدـةـ مـثـلـ قولـهـ تـعـالـىـ:ـ ﴿ وـمـاـ كـنـاـ مـعـذـبـيـنـ حـتـىـ نـبـعـثـ رـسـوـلـاـ ﴾ـ (سـوـرـةـ الـإـسـرـاءـ:ـ ١٥ـ)ـ وـقـولـهـ:ـ ﴿ وـمـاـ كـانـ رـبـكـ مـهـلـكـ الـقـرـىـ حـتـىـ يـعـثـ فـيـ أـمـهـاـ رـسـوـلـاـ يـتـلـوـ عـلـيـهـمـ آـيـاتـاـ وـمـاـ كـنـاـ مـهـلـكـيـ الـقـرـىـ إـلـاـ وـأـهـلـهـاـ ظـالـمـونـ ﴾ـ (سـوـرـةـ الـقـصـصـ:ـ ٥٩ـ).ـ وـقـولـهـ:ـ ﴿ رـسـلـاـ مـبـشـرـينـ وـمـنـدـرـينـ لـنـلـاـ يـكـوـنـ لـلـنـاسـ عـلـىـ اللـهـ حـجـةـ بـعـدـ ﴾ـ

وأصل الحظر: المنع، ولهذا يقال لكل ما يمنع الماشية من الخروج: «حظيرة» (لسان العرب ٤/٢٠٢).

والمحرمات في الشريعة قسمان:

الأول: محـرـمـ لـذـاتهـ:ـ مـثـلـ الشـرـكـ،ـ وـالـزـنـاـ،ـ وـالـسـرـقةـ،ـ وـأـكـلـ الـخـنـزـيرـ...ـ فـهـذـهـ حـرـمـتـ لـذـواتـهـ وـمـفـاسـدـهـ خـالـصـةـ أوـ رـاجـحةـ،ـ وـيـتـرـتـبـ عـلـىـ فـعـلـهـ:ـ الـإـثـمـ وـالـعـقـابـ،ـ وـبـطـلـانـ كـوـنـهـ أـسـبـابـ شـرـعـيـةـ لـثـبـوتـ شـيـءـ مـنـ الـأـحـکـامـ فـالـرـنـاـ مـثـلـاـ لـاـ يـثـبـتـ بـهـ النـسـبـ،ـ وـلـاـ يـأـخـذـ أـحـکـامـ الرـوـاجـ الصـحـيـحـ،ـ وـالـسـرـقةـ لـاـ تـثـبـتـ الـمـلـكـيـةـ لـلـمـالـ المـسـرـوـقـ،ـ وـهـكـذـاـ.

الثاني: محـرـمـ لـغـيـرـهـ.ـ وـهـ مـبـاحـ فـيـ الأـصـلـ أـوـ مـشـرـوـعـ خـلـوـهـ مـنـ المـفـسـدـةـ أـوـ رـجـحـانـ مـصـلـحـتـهـ،ـ لـكـنـهـ فـيـ ظـرـفـ مـعـيـنـ كـانـ سـيـأـ لـمـفـسـدـةـ رـاجـحةـ،ـ فـتـعـتـرـيـهـ الـحـرـمـةـ فـيـ تـلـكـ الـحـالـ.ـ مـثـلـ الـبـيـعـ وـالـشـرـاءـ،ـ فـإـنـهـ مـبـاحـ مـشـرـوـعـ،ـ إـلـاـ أـنـهـ يـحـرـمـ عـنـ سـمـاعـ النـدـاءـ الـأـوـلـ لـلـجـمـعـةـ،ـ لـمـ يـقـعـ بـمـزاـوـلـتـهـ حـيـثـذـ مـنـ تـفـوـيـتـ الـجـمـعـةـ.ـ (تـيسـيرـ عـلـمـ أـصـوـلـ الـفـقـهـ صـ ٤ـ).

(١) أـخـرـجـهـ مـسـلـمـ فـيـ الـصـلـاـةـ (٤٥ـ /ـ ٣٩٧ـ).

**الرُّسُلُ** ﴿سورة النساء: ١٦٥﴾، وقوله: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضْلِلُ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُمْ مَا يَتَّقُونَ﴾ ﴿سورة التوبة: ١١٥﴾.

**لَكُنْ إِذَا فَرَطَ فِي التَّعْلُمِ** ﴿فَذَٰلِكَ مَحْلٌ نَّظَرٌ فَلَتَعْلَمُ﴾

القاعدة الثامنة: أن كل من فرط في التعلم فلم يطلب العلم فيما اندفع في ذهنه أن هذا الشيء واجب ويقول: هين ما دام ما علمت ويساهم فهذا محل نظر.

مثال ذلك: رجل في الباية وعنه أهله فحاضت إحدى بناته وهي في العاشرة من عمرها وكان السائد عندهم أن المرأة ما تبلغ بالحيض، وإنما تبلغ بتمام خمس عشرة سنة وسمع أن الحيض بلوغ ولو قبل الخامسة عشرة لكنه تهاون وقال: هين نحن على ما كنا عليه أنه لا بلوغ قبل خمس عشرة سنة.

فهذا قد يقال أنه مفرط متهاون، فإذا كانت ابنته مثله في هذا التهاون فعليها القضاء، أما إذا كانت لا تدرى إلا ما قال أبوها فالإثم على أبيها وليس عليها القضاء.

**وَكُلُّ مَمْنُوعٍ فَلِلِضَّرُورَةِ** ﴿يُبَاحٌ وَالْمَكْرُوهُ عِنْدَ الْحَاجَةِ﴾

القاعدة التاسعة والعشرة: وهي أن المحرم يباح عند الضرورة، لكن لابد لذلك من شرطين:

الأول: صدق الضرورة إليه، بحيث لو لم يفعله تضرر.

الثاني: أن تندفع ضرورته بفعله، فإذا كان يمكن أن يدفع ضرورته من المباح فإنه لا يحل هذا المحرم، وكذلك إذا لم يتiqن اندفاع ضرورته، فإن هذا المحرم لا يحل. ودليل هذه القاعدة قوله تعالى: ﴿وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا اضْطُرْتُمْ إِلَيْهِ﴾ ﴿سورة الأنعام: ١١٩﴾ يعني: لكن ما اضطررتكم إليه فليس حراماً عليكم - وقوله تعالى: ﴿فَمَنْ اضْطُرَّ فِي مَخْصَصَةٍ غَيْرِ مُتَجَانِفٍ لِإِلَمٍ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ ﴿سورة المائدة: ٣﴾.

ولكن لابد من مراعاة الشرطين السابقين. فإذا كان يمكن الاستغناء عن هذا المحرم  
يمباح لم يحل<sup>(١)</sup>.

(١) هذه قاعدة عظيمة يُستباح بها الحرام لعسر احتمال المكلف عُسراً يورد عليه من الضرر مالا يقدر عليه، ومن فروع هذا: إباحة المينة والختزير والخمر وغيرها لمن لا يجد بُدًّا من أخذها. وفهم هذه القاعدة يحتاج إلى تصور قدر الضررين: الضرر الوارد، مع ضرر مواجهة الحرام، وهذه تحتاج إلى تأمل شديد من قبل النقيه، فأيُّ الجانين كان أرجح فالحكم له ولتضليل له مثلاً: إنسان وقعت عليه غرامة مالية، وهو مخير بين السداد وبين السجن، فنظر لم يجد سبيلاً للسداد إلا قرضاً بالربا، فتقدير ضرورته أو حاجته يعود إلى ترجيح أخف المفسدين، فنظر فوجد في السجن بلاء يخاف منه على دينه من خلطة السفهاء، أو على زوجة أو ذرية يخاف ضياعهم من بعده، أو نحو ذلك من الأسباب، ونظر فيما يُقابل ذلك، فوجد المفسدة في قرض الربا غايتها أن يعين أكل الربا على معصية الله، وبتركه الافتراض منه فإنه لا يزجره عن تلك المعصية، فجانب الفساد في أكل الربا باق في حال افتراضه أو عدمه، فيظهر له من ذلك ترجيح ارتكاب أخف المفسدين، أما جانب المظلمة اللاحقة له في أخذ الربا منه فالم濂ف صاحب الحق في المفسدين التنازل عن مظلمته، وإنما الاعتبار لحق الشرع، وهو في نظره قد قابل ضرراً أبلغ.

فإن قيل: خوف المفسدة كيف يساوي المفسدة؟ فالجواب: أن خوف المفسدة يكون له حكمها في هذا الباب وباب الإكراه إذا كان خوفاً راجحاً قد علم رجحانه بالقرائن. (تيسير علم أصول الفقه: ص ٣٤١-٣٤٢).

ولا يأس أن أورد هنا كلمة الإمام ابن حزم الظاهري، لما فيها من الإيضاح والتنوير لهذا الموضوع، فهي كالتالي: «كل ما حرم الله عز وجل من المأكولات المشارب: من خنزير، أو صيد حرام، أو مينة، أو دم، أو لحم سبع طائر، أو ذي أربع، أو حشرة، أو خمر، أو غير ذلك، فهو كله عند الضرورة حلال - حاشا لحوم بنى آدم وما يقتل من تناوله - فلا يحل من ذلك شيء أصلاً بضرورة ولا بغيرها.

من اضطر إلى شيء مما ذكرنا قبل، ولم يجد من مال مسلم، أو ذمي، فله أن يأكل حتى يشبع، ويتنزد حتى يجد حلالاً، فإذا وجده عاد الحال من ذلك حراماً، كما كان عند ارتفاع الضرورة.

وحدُ الضرورة: أن يبقى يوماً وليلة لا يجد فيها ما يأكل، أو ما يشرب، فإن خشي الصعف المؤذني الذي إن تماهى أدى إلى الموت، أو قطع به عن طريقه وشغلته، حل له الأكل والشرب فيما يدفع به عن نفسه الموت بالجوع، أو العطش . . .

أما تخليل كل ذلك للضرورة فلقول الله تعالى: «وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا اضْطُرْرُتُمْ إِلَيْهِ»، فأسقط تعالى تحريم ما فصل تحريمه عند الضرورة فعمَّ، ولم يخص فلا يجوز تخصيص شيء من ذلك. (المحلبي = ٤٢٦ برقم ١٠٢٥).

والقاعدة الثانية وهي قوله: (والمكروه عند الحاجة) المكروه<sup>(١)</sup> دون المحرم لأنه لا يستحق العقاب فاعله ولهذا تبيحه الحاجة، وال الحاجة التي يستغنى عنها الإنسان لكنه محتاج إليها عند الحاجة، مثاله: الحركة اليسيرة في الصلاة لغير مصلحتها تُباح إذا احتاج إليها كحمل النبي ﷺ أمامة بنت زينت في الصلاة ووضعها عند السجود<sup>(٢)</sup>.

### لَكِنَّ مَا حُرِمَ لِلنَّدْرِيَّةِ يَجُوزُ لِلْحَاجَةِ كَالْعَرَيْةِ

هذا كالمستثنى من قولنا: إن المحرم لا يباح إلا عند الضرورة، وهو أن ما حرم للذرئية فإنه يباح عند الحاجة، وال الحاجة دون الضرورة كما عرفت.

= ويؤيد ذلك: أن المحرمات من الخلية واللباس مثل الذهب والحرير في حق الرجال قد جاءت السنة بإباحتها عند الضرورة: كاتخاذ الأنف من الذهب، وربط الأسنان به، وكالرخصة للزبیر عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنهما في لباس الحرير من حكة كانت بهما. فدللت هذه الأصول الكثيرة على إباحة المحظورات حين الاحتياج والافتقار إليها. (مجموع الفتاوى ٥٦٢-٥٦٣ / ١٢).

وقد وضع المصنف - رحمة الله - شرطين لهذه القاعدة، وهو ما يعبر عنه بقولهم: «الضرورات تقدر بقدرها» وهذه القاعدة المقصود بها: أن يكتفى في استباحة المحرم للضرورة بالقدر الذي دفعت إليه الضرورة من غير مجاوزة، لقوله تعالى: «فَمَنْ أَضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادِ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ» (سورة البقرة: ١٧٣). ففي المثال المقدم لا يحل له أن يفترض إلا بقدر غرامته التي عجز عن جمعها، فإذا قدر على بعضها وعجز عن بعض، فيقتصر من القرض على القدر الذي ينقص عما عنده.

وكذلك تفيد القاعدة أن الإذن باق ما بقي العذر، زائل بزواله. (تيسير علم أصول الفقه ص ٣٤١-٣٤٢)

(١) المكروه: ما يكون تركه أفضل من فعله (الإحكام للأمدي ٩٣ / ١، نهاية السول ٣٧ / ١، إرشاد الفحول ص ٦، الإبهاج ٣٧ / ١، التلويع والتوضيح ٨١ / ٣، شرح اللمع ١٦٠ / ١، المحسوب ١٣١ / ١ / ١، المستصفى ٦٧ / ١، شرح تنقیح الفصول ص ٧١، الروضة ٢٠٦ / ١) وقد يطلق المكروه على الحرام لأنه بغيض إلى النفوس. (المستصفى ٦٦ / ١، البحر المحيط ٢٩٦ / ١، شرح الكوكب المنير ٤١٣ / ١، التقرير والتجير ١٤٣ / ٢، إعلام الموقعين ٤٣٩ / ١)

(٢) الحديث أخرجه البخاري في كتاب الصلاة (٨)، باب إذا حمل جارية صغيرة على عنقه في الصلاة (١٠٦). حديث (١٥٦)، وأخرجه مسلم في كتاب المساجد (٥)، باب جواز حمل الصبيان في الصلاة (٩)، الحديث (٥٤٣ / ٤٢).

مثالها: كالعروبة<sup>(١)</sup> ، والعربية هي بيع الرطب على رءوس النخل بالتمر . والأصل: أن بيع الرطب بالتمر محرم لأنه لا يعلم التماثل فيه، لكنه محرم سداً للذرية، إذ لا يعلم التفاضل فيه فإذا احتاج الإنسان إليه جاز .

مثال ذلك: أن يكون مع رجل فقير ثمر من عام سابق، ثم جاء أوان الرطب في العام الحاضر وليس عنده نقود يشتري بها فأراد أن يشتري الرطب على رءوس النخل بالتمر فهذا جائز<sup>(٢)</sup> .

لكنه بشرط أن لا يتجاوز خمسة أو سق<sup>(٣)</sup> ، وأن لا يدع الرطب حتى تمر، وأن

(١) قال أبو عبيد في غريب الحديث ٢٣١/١: (العرايا: واحدتها عربة، وهي النخلة يعربيها صاحبها رجلاً محتاجاً، والإبراء أن يجعل له ثمرة عامها . . . فرخص لرب النخل أن يتبع من المعرى ثمر تلك النخلة بتimer لموضع حاجته).

وقال بعضهم: بل هو الرجل يكون له نخلة وسط نخل كثير لرجل آخر، فيدخل رب النخلة إلى نخلته فربما كان مع صاحب النخل الكثير أهله في النخل، فيؤذيه بدخوله، فرخص لصاحب النخل الكثير أن يشتري ثمر تلك النخلة من صاحبها قبل أن يجعله بترث ثلثاً يتأنى به. قال أبو عبيد: والتفسير الأول أوجد، لأن هذا ليس فيه إعراض، إنما هي نخلة يملكونها ربها فكيف تسمى عربة). ا.هـ.

(٢) عن سالم بن عبد الله عن رسول الله عليه السلام أنه قال: «لا تبتعوا الشمر حتى ييدو صلاحه ولا تبتعوا الشمر بالتمر» وقال سالم: أخبرني عبد الله عن زيد بن ثابت عن رسول الله عليه السلام أنه رخص بعد ذلك في بيع العربية بالرطب أو التمر. ولم يرخص في غير ذلك. وفي رواية عن زيد بن ثابت أن رسول الله عليه السلام رخص لصاحب العربية أن يبيعها بخرصها من التمر. وفي رواية: رخص في العربية يأخذها أهل البيت بخرصها ثمراً يأكلونها رطباً.

أخرجه مسلم (٥٩) ، وابن ماجه (٦٠، ٦١، ١٥٣٩) والترمذى (١٣٠) والنسائي (٧/٢٦٧) وابن ماجه (٢٢٦٨) وأحمد (٤/٥) مالك في البيوع (٦١٩/٢) الشافعى في الأم في باب بيع العرايا (٣/٥٣) وفي الرسالة ص ٣٣٣، والبغوى (٤/٧٠) وأبو داود (٣٣٦٣) .

(٣) روى ابن أبي شيبة في الزكاة: في الوسق كم هر؟ (١٣٨/٣) عن عدة من الصحابة والتابعين أن الوسق ستون صاعاً. وفي لسان العرب ١٠/٣٧٨: (اللوسق والوسق: مكيلة معلومة، وقيل: هو حمل بغير، وهو ستون صاعاً بصاع النبي عليه السلام)، وهو خمسة أرطال وثلث، فاللوسق على هذا الحساب مائة وستون منها) ا.هـ.

يكون الرطب مخروضاً بما يؤول إليه تمراً<sup>(١)</sup> ، مثل أن يقال: هذا الرطب إذا صار تمراً، صار مائلاً للتمر الذي بذله المشتري.

وخلصة القول: أن ما كان محراً سداً للذرية فإنه تبيحه الحاجة وإن لم تكن ضرورة.

**وَمَا نَهَىٰ عَنْهُ مِنَ التَّعْبُدِ ﴿٩﴾ أَوْ غَيْرِهِ أَفْسِدُهُ لَا تَرَدَّ**

القاعدة الحادية عشر: أن ما نهى الله عنه ورسوله من العبادات والمعاملات فأفسده أي: أحكم بفساده. وهذا هو معنى قوله: النهي يقتضي الفساد<sup>(٢)</sup>.

(١) عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عليه السلام رخص في بيع العرايا بخرصها في خمسة أو سق، أو دون خمسة أو سق.

أخرجه مسلم (١٥٤١/٧١) والبخاري (٢١٩٠) وأبو داود (٣٣٦٤) والبيهقي في البيوع باب ما يجوز من بيع العرايا /٥، مالك /٢٦٠، والبغوى في باب قدر العريمة (٢٠٧٦). ذكر الشافعى في الأم في البيوع باب في بيع العرايا /٣٥ قال: (قيل لمحمود بن لبيد - أو قال محمود بن لبيد لرجل من أصحاب النبي عليهما السلام) إما زيد بن ثابت وإما غيره: ما عراياكم هذه؟ قال: فلان وفلان وسمى رجالاً محتاجين من الأنصار شكوا إلى النبي عليهما السلام أن الرطب يأتي ولا نقدر بأيديهم يتاعون به رطباً يأكلونه مع الناس، وعندهم ومعهم فضول من قوتهم من التمر فرخص لهم أن يتاعوا العرايا بخرصها من التمر الذي بأيديهم يأكلونها رطباً.

وانظر: التمهيد (٢/٣٣٠) والأوسط لابن المنذر (٨/٣٣٥) في البيوع: ذكر العرايا والإقناع لابن المنذر باب ذكر بيوع الشمار (١١/٢٦١).

(٢) ذكر في تعريف النهي أنه: استدعاء الترك بالقول من هو دونه على سبيل الوجوب. (البرهان ١/٢٤٥، العدة ٢/٤٣٠، ٣٧٢، ٣٦٨) المستصفى ١/٨١، اللمع ص ١٤، أصول السرخسي ١/٩٤، شرح تنقیح الفصول ص ١٣٥، المعتمد ١/١٠٨، فوائح الرحمن ١/٢٥٦، شرح المحلبي ١/٣٩٠، اللمع ص ١٤، الإحکام للأمامي ٢/١٨٧).

النهي عن الشيء هل يدل على فساد المنهي عنه؟ اختلف العلماء في هذه المسألة على مذاهب:  
الأول: أنه يدل عليه مطلقاً، وهو قول الجمهور.

الثاني أنه لا يدل عليه مطلقاً، وهو قول جمهور المتكلمين وأكثر الفقهاء.

الثالث: أنه يدل على الفساد في العبادات دون المعاملات، وهو مذهب أبي الحسين. واختاره الجويني.

وذلك لأنك إذا فعلت ما نهى الله عنه ورسوله فقد حاددت الله في حكمه إذا أنت ما نهى عنه يراد به البعد عنه واجتنابه، فإذا صححته كان هذا إقراراً له ولamarسته مثال ذلك: نهى النبي ﷺ عن الصلاة بعد صلاة الصبح حتى تطلع الشمس<sup>(١)</sup>، فلو صلى أحد بدون سبب فصلاته باطلة. ونهى عن صوم يوم العيد عيد الأضحى وعيد الفطر<sup>(٢)</sup>، فلو صام أحد هذين اليومين فصيامه باطل. ونهى عن البيع بعد نداء

= الرابع: أن النهي إن كان يختص بالنهي عنه كالصلاحة في السترة النجسة دل على فساده، وإن كان لا يختص بالنهي عنه كالصلاحة في الدار المغصوبة - والثوب الحرير - والبيع وقت النداء، فلا يدل على الفساد، حكاه الشيرازي في اللمع عن بعض أصحابه.

الخامس: وهو اختيار البيضاوي وجماعة من المحققين أنه يدل على فساده في العبادات سواء نهى عنها لعيتها أم لأمر قارنها. أما المعاملات فأقسام:

(أ) أن يرجع النهي إلى نفس العقد فيبطل، وذلك كبيع الحصاة.

(ب) أن يرجع النهي إلى أمر داخل فيه - أي في العقد - فيبطل أيضاً كبيع الملائحة.

(ج) أو يرجع إلى أمر خارج عنه لازم له، فيفسد أيضاً كالربا.

(د) أو يرجع إلى أمر مقارن للعقد غير لازم له كالنهي عن البيع وقت نداء الجمعة، فهذا القسم لا يدل على الفساد. راجع في ذلك: (الأحكام للأمدي ١٨٨/٢، المحصول ٤٨٦/٢)، المستصنفي ٢٤/٢، البرهان ١/٢٨٣، التبصرة ص ١٠٠، المخول ص ١٢٦، أصول السرخسي ١/٢٨٠، العدة ٤٣٢/٢، القواعد والفوائد الأصولية ص ١٩٢، اللمع ص ١٤، جمع الجواجم ١/٣٩٣، مختصر ابن الحاجب ٩٥/٢، فوائح الرحموت ١/٣٩٦، كشف الأسرار ١/٢٥٧، المسودة ص ٨٠، الروضة ٦٥٢/٢، إرشاد الفحول ص ١١٠، شرح اللمع ١/٢٩٧، نهاية السول ٤٨/٢).

(١) قال ﷺ: «لا صلاة بعد الصبح حتى ترتفع الشمس، ولا صلاة بعد العصر حتى تغيب الشمس». آخرجه البخاري في كتاب مواقيت الصلاة<sup>(٩)</sup>، باب لا يتحرى الصلاة قبل غروب الشمس (٢١) الحديث (٥٨٦). وأخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها<sup>(٦)</sup>، باب الأوقات التي نهى عن الصلاة فيها (٥١) الحديث (٨٢٧/٢٨٨).

(٢) قال ﷺ: «لا صوم في يومن: الفطر والأضحى».

آخرجه البخاري في كتاب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة (٢٠)، باب مسجد بيت المقدس (٦) الحديث (١١٩٧). ومسلم في كتاب الصيام<sup>(١٣)</sup>، باب النهي عن صوم يوم الفطر ويوم الأضحى (٢٢) الحديث (١٤٠). (٨٢٧/١٤٠).

الجمعة الثاني<sup>(١)</sup> فلو باع أحد من تجب عليه الجمعة بعد ندائها الثاني فالبيع باطل، وعلى هذا فقس.

### **فَكُلُّ نَهْيٍ عَادٌ لِلذَّوَاتِ ﴿٤٩﴾ أَوْ لِلشُّرُوطِ مُفْسِدًا سَيَّاطِي**

القاعدة الثانية عشرة: فيها بيان للنهي الذي يقتضي الفساد، وهي كل نهي عاد للذوات والشروط، أي للذوات المنهي عنه أو شرطه.  
 «مفسدًا»: حال من فاعل «يأتي» والسين للتحقيق. يعني إذا كان النهي عن ذات الشيء أو شرطه أفسده، وإن كان لأمر خارج لم يفسده.  
 مثال العائد إلى ذات المنهي عنه في العبادات: النهي عن الصلاة بعد العصر وعن صومي العيد.

ومثال النهي العائد في شرطه: النهي عن الصلاة في الحمام<sup>(٢)</sup>.

ومثاله في المعاملات: النهي عن بيع الحمل في البطن<sup>(٣)</sup>.

(١) لقوله تعالى: «إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ» وفيه دليلان، أحدهما: قوله: «فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ» وذلك أمر بالسعى، والأمر بالشيء نهي عن ضده، فيجب أن يكون منهاً عملاً يشغل عنه، والنهي يقتضي الفساد. والآخر: قوله عز وجل: «وَذَرُوا الْبَيْعَ» وهذا نص في تحريمه، وذلك يتضمن فساده إذا وقع، ولأنه عقد معاوضة نهي عنده لحق الله، لا يجوز التراضي بإباحته، فوجب فساده إذا وقع كالربا والغرر، ولأنه عقد منع منه لحمة عبادة، فوجب فساده أصله نكاح المحرم. وأحكام البيع يوم الجمعة انظرها: بداية المجتهد (٢/١٦٩)، المعني (٤/٣٩)، المحتلي (٥/٧٩)، المجموع (٤/٣٣٦) تفسير الماوردي (٤/٢٣٧) بدائع الصنائع (٥/٢٣٢) الهدایة (٥/٢٤٠) الإشراف على نكت مسائل الخلاف (١/٣٣٦) مسألة رقم (٤٢٥).

(٢) لقوله عليه السلام: «الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام»  
 أخرجه الشافعي في الأم (١/٩٢) باب جمع ما يصلى عليه. والدارمي (١/٣٢٣) وأبو داود (٤٩٢)  
 والترمذني (٣١٧) وابن ماجة (٧٤٥) وابن حبان (٣٣٨) / موارد) والحاكم (٢٥١/١).

(٣) لقول عبد الله بن عمر: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ نَهَىٰ عَنْ بَيْعِ حَلَّ الْحَلَّةِ».

أخرجه البخاري (٢١٤٢) ومسلم (١٥١٤).

**وَإِنْ يُعَدُّ لِخَارِجَ كَالْعِمَّةِ فَلَنْ يَضِرَّ فَافْهَمْ مَنَ الْعِلْمَ<sup>(٤)</sup>**

«وَإِنْ يُعَدُّ» يعني النهي إلى أمر خارج عن ذات العبادة وشرطه كالعمامة، أي كالعمامة المحرمة فلن يضر. أي فإنه لا يفسد العبادة. فافهمن العلة: والعلة أنه خارج عن ذات العبادة وشرطها<sup>(١)</sup>؛ لأن العمامة ليست شرطاً عن ذات العبادة وشرطها، لأن العمامة ليست شرطاً في الصلاة إذ تصح الصلاة بدون عمامة، وليس تنهياً عن ذات الصلاة فصار هذا غير موجب لفساد الصلاة.

**وَالْأَصْلُ فِي الْأَشْيَاءِ حِلٌّ وَامْنَعْ عِبَادَةً إِلَّا بِإِذْنِ الشَّارِعِ**

القاعدة الثالثة عشرة: أن الأصل في الأشياء عموماً - الأفعال والأعيان وكل شيء - الأصل فيه الحل، والدليل قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً﴾ (سورة البقرة: ٢٩). وهذا عام في الأعيان والمنافع. أما المعاملات فمثل قوله تعالى: ﴿وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبَا﴾ (سورة البقرة: ٢٧٥)، فأحل المبايعة، فالالأصل فيها الحل وكذلك بقية العقود.

وعلى هذه القاعدة لو رأيت رجلاً يفعل شيئاً فقلت له: هذا حرام. فسيقول لك: أين الدليل على تحريم هذا الشيء؟ فحيثئذ أنت المطالب بالدليل على تحريم هذا الشيء<sup>(٢)</sup>.

(٤) العلة هي: المعرفة للحكم. وانظر في تعريفها: (المحصول ٢/١٧٩، الإبهاج ٢/٣٩، إرشاد الفحول ص ٢٠٧، كشف الأسرار ٣/٣٩٣، المسودة ص ٢٨٥، المستصنف ٢/٢٣٠، أصول السرخسي ٢/١٧٤، اللمع ص ٥٨، الحدود للباجي ص ٧٢، شرح المنهاج ٢/٦٦٨).

(١) انظر في ذلك: (شرح المنهاج لليضاوي ١/٤٦٣، ٣٤٧) الشرح الكبير على الورقات (١١/٤٥٠) نهاية السول (٢/٤٩).

(٢) اختلف العلماء في مسألة: أصل الأشياء. هل تحمل على الإباحة، أو الحرام أو التوقف والتفصيل؟ على مذاهب ثلاثة:

**القاعدة الرابعة عشرة:** وهي قوله «وامن عبادة إلا بإذن الشارع» لأن العبادات الأصل فيها المنع إلا إذا أذن بها الشرع ودليل ذلك قول النبي عليه السلام: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»<sup>(١)</sup>، قوله تعالى: «أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءْ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ

= الأول: أن الأصل في الأشياء الإباحة. وهو ما ذهب إليه أبو حنيفة وابن سريج وأبو إسحاق الإسفرايني وأبو الخطاب والتميمي وأبو حامد المروزي وأبو الفرج والظاهري وأبو يعلى ورواية عن أحمد. (تيسير التحرير / ٢، ١٧٢، شرح اللمع / ٩٧٧ / ٢، المعتمد / ٨٦٨، التبصرة ص ٥٣٣، التمهيد / ٤، ٢٦٩، العدة / ٤، ١٢٤١، الإحکام للأمدي / ١، ٩١، مختصر ابن الحاجب / ١، الروضة / ١٩٨، المسودة للإحکام لابن حزم / ٢، ٨٧١، المستصفى / ١، ٦٣، نهاية السول / ١، شرح الكوكب / ١، ٣٢٥، القواعد والقواعد الأصولية ص ١٠٧، إرشاد الفحول ص ١٣٩، منهاج العقول / ٣ / ١٢٦) وعللوا ذلك بقولهم: لأن الله تعالى خلق الأشياء لأجلنا ولأغراضنا، وما كان لنا فهو مباح، لأنه لم يترتب عليه مفسدة، ولا ضرر على مالكه، وهو الله تعالى - قياساً على الشاهد، وهو الانتفاع بالاستظلال بجدار الغير، والاقتباس من ناره، إذ لا ضرر على مالكه. فكذا هنا. (الأنجام الزاهرات ص ٢٣٧).

الثاني: أن الأصل في الأشياء الحرمة. وهو ما ذهب إليه ابن أبي هريرة والشيعة الإمامية وبعض معتزلة بغداد، وبعض الحنفية، وابن حامد، وأبو يعلى، والحلواني، والأبهري. (شرح اللمع / ٩٧٧ / ٢، التبصرة ص ٥٣٢، العدة / ٤، ١٢٤٠، المسودة ص ٤٧٤، المعتمد / ٨٦٨ / ٢، التمهيد / ٤ / ٢٧٠، تيسير التحرير / ٢، ١٦٨، مختصر ابن الحاجب / ١، ٣١٧، شرح تنقیح الفحول ص ٩٢، الإحکام للأمدي / ١، ٨٦، الإباحة / ١، ٨٤، الروضة / ١، ١٩٩، جمع الجوامع / ٣٥٣ / ٢، نهاية السول / ٣، ١٢٧، منهاج العقول / ١، ١٠٩، غایة الوصول ص ١٣٩، الآيات البینات / ٤، ١٩٣، إرشاد الفحول ص ٢٨٤) وعللوا ذلك بقولهم: لأن التصرف في ملك الغير بغير إذنه قبيح، لأن الأشياء - كلها - ملك الباري - تعالى - فلا يجوز لأحد أن يتناول شيئاً حتى يرد الشرع به كما هو في حق المخلوق. (الأنجام الزاهرات ص ٢٣٨، نهاية السول / ١، ١٦٤، المستصفى / ١، ٦٥، شرح تنقیح الفحول ص ٨٨، الروضة / ١، ١٩٩).

الثالث: التوقف والتفصيل، وهو أن المضار فالاصل فيها التحرير، والمنافع فالاصل فيها الإباحة. وهو ما ذهب إليه أبو الحسن الأشعري وأبو بكر الصيرفي وأبو علي الطبراني واختاره الغزالى وبعض الحنفية. (التبصرة ص ٥٣٢، شرح اللمع / ٢، ٢١٨، العدة / ٤، ١٢٤٢، المستصفى / ١، ٦٥، إحكام الفحول ص ٦٨١، تيسير التحرير / ٢، ١٦٨، جمع الجوامع / ٣٥٣ / ٢، التمهيد ص ٤٨٧، نهاية السول / ٣، ١٢٧، منهاج العقول / ٣، ١٢٦ / ٣، الإباحة / ٣، ١٧٧، الآيات البینات / ٤، ١٩٣، إرشاد الفحول ص ٢٨٥، غایة الوصول ص ١٣٩).

(١) بهذا اللفظ أخرجه مسلم في كتاب الأقضية (٣٠)، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور (٨)، الحديث (١٧١٨ / ١٨). وبلفظ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» : البخاري (٢٦٩٧) ومسلم في الموضع السابق (١٧١٨ / ١٧).

**يَأْذُنُ بِهِ اللَّهُ** (سورة الشورى: ٢١)، وينفعك هذا الأصل فيما إذا رأيت من يتعبد عبادة فأنكرت عليه. فقال: أين الدليل على إنكارك؟ قل: أين الدليل على فعلك؟ لأنك أنت المطالب بالدليل.

### **فَإِنْ يَقَعُ فِي الْحُكْمِ شَكٌ فَأَرْجِعْ لِلْأَصْلِ فِي النَّوْعَيْنِ ثُمَّ اتَّبِعْ**

القاعدة الخامسة عشرة: إنه إذا وقع في الحكم شك - يعني شكنا في الشيء: هل هو حلال أم حرام؟ أو شكنا في العمل: هل هي عبادة أو غير عبادة؟ فإن الواجب الرجوع إلى الأصل، فإذا كان من غير العبادات قلنا: إنه حلال، لأن هذا هو الأصل، وإن كان في العبادات قلنا: إنه حرام، لأن هذا هو الأصل.

وهذه القاعدة تتف适用 في كثير من الأشياء. فإذا قلت مثلاً: إن هذا الطائر حلال. وقال آخر: إنه حرام. فالدليل على من قال أنه حرام. يقال له: هات الدليل، لأن الأصل في الأشياء الحلال، وإذا تعبد إنسان بعبادة أو عمل عملاً يتقرب به إلى الله فقال رجل: هات الدليل على أنه مشروع فإن أتي بالدليل فهذا هو المطلوب، وإن لم يأت بالدليل صار عمله منكراً وبدعة ولهذا قال: فإن يقع في الحكم شك فارجع للأصل في النوعين ثم اتبع.

### **وَالْأَصْلُ أَنَّ الْأَمْرَ وَالنَّهِيَ حَتَّمٌ إِلَّا إِذَا النَّدْبُ أَوِ الْكُرْهُ عَلِمَ**

القاعدة السادسة عشرة: أن الأصل في الأمر والنهي على الحتم، فالاصل في الأمر أنه واجب. أي: مأمور به<sup>(١)</sup>.

(١) راجع مسألة الأمر في: (شرح الكوكب المنير ٥/٣، المحصول ٧١٢/١، حاشية البانى على شرح جمع الجواامع ٣٦٦/١، البرهان ١٩٩/١، كشف الأسرار ١٠١/١، أصول السرخسي ١١/١، فواتح الرحموت ٣٦٧/١، شرح العضد على ابن الحاجب ٧٦/٢، إرشاد الفحول ص ٩١، المعتمد ٤٥/١، المستصفى ٤١١/١، التمهيد ص ٢٥٦، الإحکام للأمدي ١٣٠/٢، الإبهاج ٥/٢، نهاية السول ٥/٢، القواعد والقواعد الأصولية ص ١٥٨، شرح اللمع ١٩١/١، غایة الأصول ص ٦٣، المواقفات ٧١/٣، اللمع ص ٧، تقریب الوصول ص ٩٣، الحدود ص ٥٢، التبصرة ص ١٧، المتخلص ص ١٠٢، تيسير التحریر ٣٣٧/١، الأنجم الزاهرات ص ١١٥، الشرح الكبير ١/٣٦٧).

والأصل في النهي، أن المنهي عنه حرام. هذا هو الأصل. إلا إذا قام الدليل على أن الأمر لغير الوجوب، وأن النهي لغير التحريم، فإنه يعمل بالدليل.

ولهذا قال: «إلا إذا الندب<sup>(١)</sup> أو الكره<sup>(٢)</sup> علم» فقوله: إذا الندب، عائد إلى الأمر. وقوله: «أو الكره» عائد إلى النهي، وهذا الاستثناء على سبيل التمثيل وإلا فقد يدل الأمر على الإباحة<sup>(٣)</sup> والنهي على رفع الحرج، وكل هذا يتبع بالقرائن أو بتنزيله على القواعد الشرعية.

(١) سيأتي تعريفه قريباً.

(٢) المكره هو: ما يشأ على تركه ولا يعاقب على فعله. (الإحكام للأمدي ١٢٢/١، المحصول ١٣١/١، المستصنfi ٦٧/١، شرح تبيّن الفصول ص ٧١، المنهاج ٤٨/١، الروضة ٢٠٦/١، شرح الكوكب المنير ٤١٣/١، إرشاد الفحول ص ٦، الإبهاج ٣٧/١، التلويح والتوضيح ٨١/٢، شرح اللمع ١٦٠/١، البرهان ٢١٥/١، فواتح الرحموت ١١٢/١، نشر البنود ٢٣/١، مذكرة أصول الفقه ص ٤٩).

(٣) في حالة إذا ورد الأمر بعد الحظر. وهو قول الشافعي وبعض المالكية، ونقله ابن برهان عن أكثر الفقهاء والمتكلمين، ورجحه ابن الحاجب والأمدي والطوفى، وغيرهم. لأن الإباحة حقيقة لتبادرها إلى الذهن في ذلك لغبة استعمالها له فيها حيث أنها تبادر علامة الحقيقة، وأيضاً فإن النهي يدل على التحريم، فورود الأمر بعده يكون لدفع التحريم، وهو المبادر.

فالوجوب أو الندب زيادة لابد لها من دليل، ومن ذلك في القرآن الكريم قوله تعالى: «فَيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاتَّشَرُوا فِي الْأَرْضِ» (سورة الجمعة: ١٠)، بعد قوله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعِوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذُرُّو الْيَمِّ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ» (سورة الجمعة: ٩).

انظر تفصيل المسألة في: (نهاية السول ٢٦/٢، العضد على ابن الحاجب ٩١/٢، جمع الجواب ١/٣٧٨، فواتح الرحموت ص ١٦، مختصر الطوفى ص ٨٦، اللمع ص ٨، التلويح على التوضيح ٢/٦٢، شرح الكوكب المنير ٣/٥٦ و المعتمد ١/٨٢، التبصرة ص ٣٨، القواعد والفوائد الأصولية ص ١٦٥، كشف الأستار ١/١٠٧، أصول الرخص ١/١٤، المخمول ص ١٣٢، العدة ١/٢١٩، المحصول ١/٩٥، المستصنfi ١/٤١٧).

**وَكُلُّ مَا رُتِبَ فِيهِ الْفَضْلُ ❁ منْ غَيْرِ أَمْرٍ فَهُوَ نَدْبٌ يَجْلُو**

القاعدة السابعة عشرة: أنه إذا رتب الفضل على عمل قولي أو فعلي فإنه يكون مندوباً<sup>(١)</sup> ، إذا لم يقرن بأمر. فإن قرن بأمر فعلى الأصل أن الأمر للوجوب.

وعلى هذا فإذا رتب الشارع على عمل من الأعمال قولي أو فعلي فضلاً، فإن هذا يدل على استحباب هذا العمل لأنه لو لا استحبابه ما رتب الشارع عليه الفضل هذا إذا لم يقرن بأمر فإن قرن بأمر صار له حكم ما سبق. هل الأمر للوجوب أو للاستحباب على ما سبق بيانه.

(١) المندوب هو: ما يشأ على فعله ولا يعاقب على تركه. (الأنجام الزاهرات ص ٨٩، البرهان ١/٣١٠، المستصفى ٦٦٥، الإحکام للأمدي ١٩٩/١، الحدود للباجي ص ٥٥، جمع الجواعع ١/٨٠، المسودة ص ٥٧٦، الروضة ١٨٩/١، كشف الأسرار ٣١١/٢، نهاية السول ٥٩/١، شرح تقيق الفصول ص ٧١، شرح العضد ١/٢٢٥، إرشاد الفحول ص ٦).

وهل المندوب مأمور به؟ التحقيق في المسألة: أن المندوب مأمور به، لأن الأمر قسمان:

(أ) أمر جازم أي في تركه العقاب وهو الواجب.

(ب) وأمر غير جازم، أي لا عقاب في تركه وهو المندوب والدليل على شمول الأمر للمندوب قوله تعالى: ﴿وَافْعُلُوا الْخَيْر﴾ (سورة الحج: ٧٧). أي ومنه المندوب، ﴿وَأَمْرٌ بِالْمَعْرُوفِ﴾ (سورة لقمان: ١٧). أي ومنه المندوب؛ ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى﴾ (سورة النحل: ٩٠).

أي ومن الإحسان وإيتاء ذي القربي ما هو مندوب.

واحتاج من قال إن الندب غير مأمور به بقوله: ﴿فَلَيَحْذِرُ الَّذِينَ يَخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبُهُمْ فَتَةٌ أَوْ يُصِيبُهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ (سورة النور: ٦٣). قال في الآية التوعيد على مخالفته الأمرا بالفتنة والعقاب الأليم، والندب لا يستلزم تركه شيئاً من ذلك. والحديث «الولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواء عند كل صلاة» مع أنه ندبهم إلى السواط، قالوا: فدل ذلك على أن الندب غير مأمور به.

والحواب: أن الأمر في الآية والحديث المذكورين يراد به الأمر الواجب، فلا ينافي أن يطلق الأمر أيضاً - على غير الواجب، وقد قدمنا أن الأمر يطلق على هذا وهذا. اهـ من مذكرة أصول الفقه ص ٤٢، ٤٣. وانظر: (العدة ١/٢٤٨، التمهيد ١/١٧٤، المسودة ٦/١٧٤، البرهان ١/١٦٢، المستصفى ١/٧٥).

**وَكُلُّ فِعْلٍ لِلنَّبِيِّ جُرَدًا .. ﴿٤٩﴾ عَنْ أَمْرِهِ فَغَيْرُ وَاجِبٍ بَدَا**

القاعدة الثامنة عشرة: أنه إذا ورد عن النبي ﷺ فعل بدون أمر فهو للندب إذا ظهر منه قصد التعبد به.

مثال ذلك: أن النبي ﷺ كان إذا دخل بيته فأول ما يبدأ به السواك<sup>(١)</sup>. فلا نقول حينئذ إن السواك واجب إذا دخل البيت، بل نقول هو سنة لأنه فعل مجرد عن أمر.

وكذلك إدارته عبد الله بن عباس لما وقف عن يساره في صلاة الليل فأداره عن يمينه<sup>(٢)</sup> فنقول إن كون المأمور الواحد عن يمين الإمام سنة ليس بواجب لأنه لم يكن فيه إلا فعل النبي ﷺ المجرد عن الأمر يكون للندب إذا كان من العبادات.

**وَإِنْ يَكُنْ مُبَيِّنًا لِأَمْرٍ ﴿٥٠﴾ الْحُكْمُ حُكْمُ ذَاكَ الْأَمْرِ**

«إن يكن»: يعني فعل النبي ﷺ «مبيناً لأمر» أي وقع بياناً لأمر الله به فحكم ذلك الفعل حكم ذلك الأمر.

فإن كان الأمر المبين للوجوب كان ذلك الفعل واجباً، وإن كان ذلك الأمر للندب كان ذلك الفعل للندب<sup>(٣)</sup>.

(١) عن المقدام بن شريح، عن أبيه أنه قال: «سألت عائشة رضي الله عنها : بأي شيء كان يبدأ النبي ﷺ إذا دخل بيته؟ قالت: بالسواك». أخرجه مسلم في الطهارة/ الحديث (٤٣/٤٣). (٢٥٣).

(٢) من حديث طويل أخرجه البخاري في كتاب الدعوات/ الحديث (٦٣١٦) ومسلم في كتاب صلاة المسافرين/ الحديث (١٨١/٧٦٣).

(٣) انظر في حكم أفعاله عليه الصلاة والسلام: البرهان ١/٤٤٨، المستصنف ٢/٢١٤، الأحكام للأمدي ١/١٧٤، اللمع ص ٣٧، جمع الجواب من شرح المحلي ٢/٩٩، نفائس الأصول ٢/١٧٣٩، شرح تنقية الفصول ص ٢٨٨، نهاية السول ٢/٢٤١، الأحكام لابن حزم ١/٤٢٢، كشف الأسرار ٣/٢٠١، إحكام الفصول ص ٣١، المسودة ص ١٨٧، العدة ٣/٧٣٥، المعتمد ١/٣٧٧.

## وَقَدْمُ الْأَعْلَى لَدِي التَّرَاجُم ﴿٢﴾ فِي صَالِحٍ وَالْعَكْسُ فِي الْمَظَالِم

القاعدة التاسعة عشرة: أنه إذا تراهم المصالح يُقدم الأعلى، والعكس في المظالم: يعني إذا تراهمت المصالح وكان لابد من ترك إحداهما، فإن الواجب تقديم الأصلح طليباً لهذه الزيادة.

مثال ذلك: تعارض واجب ومستحب وصار لابد إما أن ن فعل الواجب وإما أن ن فعل المستحب فتقديم الواجب لأنها أعلى من المستحب.

تعارض سنة راتبة ونفل مطلق، نقدم السنة الراتبة لأنها أوكد من النفل المطلق.. وهلم جرا.

أما المظالم عكس ذلك وهي ما فيه المفاسد فنقدم الأدنى. يعني إذا اضطررنا إلى ارتكاب المفاسد فنقدم الأدنى. يعني إذا اضطررنا إلى ارتكاب إحدى المفسدتين العظمى أو الصغرى فإننا نقدم ارتكاب الصغرى لأننا بارتكابه نتفادى ما زاد على ذلك في المرتبة التي فوقها<sup>(١)</sup>.

(١) هذه إحدى القواعد الضابطة لكثير من الأحكام المرتبطة بموضوع الضرر، وقد عبر عنها الفقهاء بصياغات متقاربة الألفاظ، وبأساليب واضحة أخرى تفضي إلى مفهوم واحد. معناها: أن الضرر إنما يزال إذا لم ينشأ من إزالته ضرر مثله أو أشد.

وجاء في مجلة الأحكام، ذكر قاعدين تعبان عن نفس المدلول يستفاد من هذه القاعدة وهما كالتالي: إذا تعارضت مفسدتان روعي أعظمهما ضرراً بارتكاب أخفهما) (م/٢٨)، (يختار أهون الشررين) (م/١٩).

ولا بأس أيضاً أورد هنا صياغات أخرى شائعة في مصادر الفقه الإسلامي فهي كما يلي: (إذا اجتمع ضرران أسقط الأصغر الأكبر) (فصل الأحكام للباجي: ٢٠٨) (الضرران إذا اجتمعا ولم يكن لأحدهما مزية غلب أخفهما) (المعيار للونشريسي ٣٩٤/٨) (إنما يرفع أعظم الضررين بأهون منه) (القبس لابن العربي ٨٥٦/٢). يجب دفع ما يندفع به أعظم الضررين بالتزام أدناهما) (مجموع الفتاوى ٣٥٠/٣). وعلى هذه القاعدة تخرج مسائل كثيرة جداً انظرها في: (الأشباه والظواهر لابن نجم ص ٩٦، المدخل الفقهي العام ٢/٩٨٤، ف. ٥٩. البيان والتحصيل ١٠ / ٣٠٠، تيسير التحرير ٢/٣٠١).

مثال ذلك: تعارض أمران من المحرم لابد من أحدهما فنقدم الأدنى. هذه القاعدة يمكن أن نمثل فيما ذكر عن شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - أنه مرّ بقوم من التتار كانوا يشربون الخمر ولم ينههم عن شرب الخمر وكان معه صاحب له فقال له لماذا لم تنههم؟ قال: لأنهم لو تركوا شرب الخمر لذهبوا بهم تكون أعراض المسلمين ويغصبون أموالهم وهذا ظلم مُعْتَدٍ وأما شرب الخمر فإنه ظلم لآنسفهم فقط.

ومن ذلك أيضاً ترك سب آلهة المشركين مفسدة لأن الواجب سب آلهتهم والتحذير منها، فإذا لزم من سبها سب الله عز وجل وجب الكف عن سبها لقوله تعالى: ﴿وَلَا تَسْبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسْبُو اللَّهَ عَدُوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ كَذَلِكَ زَرَّا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلُهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم مَرْجِعُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ (سورة الأنعام: ١٠٨).

### وَادْفَعْ خَفِيفَ الضرَرَيْنِ بِالْأَخْفَ ﴿٤٩﴾ وَخُذْ بِعَالِي الْفَاضِلَيْنِ لَا تَخْفَ

القاعدة العشرون: هو من قام القاعدة التي سبقت. وهي أن ندفع خفيف الضررين بالأخف. يعني أنه إذا وُجد شيء فيه ضرر وأضرّ منه، فإننا ندفع ما ضرره أخف إذا كان لابد منه<sup>(١)</sup>، وكذلك أيضاً نأخذ بعالٍ الفاضلين ولا نخاف. مثال دفع خفيف الضررين بالأخف: أن الخضر لما ركب السفينة هو وموسى . . . خرقها: ﴿قَالَ أَخْرَقْتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جُئْتَ شَيْئًا إِمْرًا﴾ (سورة الكهف: ٧١) وبين الخضر أن

(١) ومن فروع هذه القاعدة: صلاة فاقد الطهورين الماء والتراب أو العاجز عن استعمالها بغير طهارة، والنكاح وإنجاب الأطفال في بيته قد كثر فيها الحرام والشبهات في المكاسب وقل الحلال وندر فلا تترك ضرورة حفظ النفس بالنكاح والنسل لأجل ورود تلك الفسدة، وكون الإنسان بين اختيارين: طلب العلم في موضع يرى فيها المنكر ويسكت، أو ترك ذلك والبقاء على الجهل والأمية، فال الأول مقدم في الاختيار، فإن طلب العلم من ضرورة حفظ الدين، والسكوت عن إنكار المنكر فيه رخصة في أحوال، ومنها الوقوع في الكذب لحماية مسلم من الأذى، وكتمان الإسلام أو ترك إظهار الدين لوقاية النفس أو الأهل أو المال من الأذى. (تيسير علم أصول الفقه: ص ٣٣٩ - ٣٤٠).

هذه السفينة لو بقيت صالحة لأخذها الملك الظالم فكان في خرقها فساد وضرر، لكن يدفع به ما هو أضر وهو أخذ السفينة بكاملها.

وقوله: «وَخَذْ بِعَالِيَ الْفَاضِلِينَ ... إِلَّخ» أنه إذا اجتمع الفاضلان: أحدهما أعلى من الآخر فإننا نأخذ بالأعلى لأن فيه زيادة فضل.

### إِنْ يَجْتَمِعُ مَعَ مُبِيعِ مَا مُنْعَ \* فَقَدْمَنْ تَغْلِيبًا الَّذِي مُنْعَ

القاعدة الحادية والعشرون: وهي التي يعبر عنها العلماء بقولهم: إذا اجتمع مباح ومحظوظ، غالب جانب المحظوظ احتياطه وذلك لأنه لا يمكن تجنب الحرام إلا باجتناب الكامل للحلال والحرام ويidel لذلك قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ (سورة المائدة: ٩٠) فحرم الله الخمر والميسر مع أن فيمهما منافع للناس، لكن لما غالب جانب الشر منع.

### وَكُلُّ حُكْمٍ فَالْعِلْمَةُ تَبَعَ \* إِنْ وَجَدَتْ يُوجَدُ وَلَا يَمْتَنَعُ

القاعدة الثانية والعشرون: وهي التي يعبر عنها العلماء أيضاً بقولهم: الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً.

فمثلاً: الخمر محرم لأنّه مسكر، فإذا وجد الإسكار وجد التحرير من أي نوع كانت مادته. وإذا عدم الإسكار عدم التحرير، حتى وإن كان من نبيذ العنبر أو غيره لأن الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً.

المرض يبيح الفطر مع المشقة إذا وجدت المشقة بالمرض ثبت الحكم وأبيح للإنسان أن يفطر وإذا لم يكن مشقة لم يبيح الفطر لعدم وجود العلة، والأمثلة على هذا كثيرة.

## وألغ كل سابق لسببه لا شرطه فادر الفروق وانتبه

القاعدة الثالثة والعشرون: وهي أن الشيء إذا قدم على سببه فإنه لاغٍ لأنه لم يثبت حتى يقدم، أما إذا قدم على شرطه فإنه معتبر، ومثلوا لذلك: بالرجل يكفر عن يمينه قبل أن يحلف فهذا التكبير لا يجزئه لأنه قبل وجود السبب، ولو حلف على يمين ثم كفر عنها قبل أن يحيث فإن الكفارة تجزئه، لأنها بعد وجود السبب<sup>(١)</sup> وبعد وجود الشرط<sup>(٢)</sup> لأن الأحكام لها أسباب وشروط، فالسبب موجب للحكم.

الزكاة سببها ملك النصاب وشرطها تمام الحول، فلو زكي قبل ملك النصاب لم يجزء، ولو زكي قبل تمام الحول أجزاء.

(١) السبب: هو الوصف الظاهر المنضبط الذي يلزم من وجوده وجود الحكم ومن عدمه عدم الحكم.  
شرح تنقية الفصول ص ٨١، تسهيل الوصول ص ٢٥٥).

فمثلاً الله سبحانه وتعالى جعل زوال الشمس علامة من وجود صلاة الظهر، فالزوال هنا سبب للحكم، وهو وجوب الصلاة فيلزم من وجود زوال الشمس وجوب الصلاة، ومن عدم وجوده عدم وجوب الصلاة، وكذلك شهد رمضان سبب في وجوب الصيام لقوله تعالى: «فمن شهد منكم الشهر فليصمه» (سورة البقرة: ١٨٥)؛ وكذلك السرقة سبب في قطع يد السارق، والقتل العمد العداون سبب للقصاص.

وانظر في السبب ومسائله: (الإيضاح ص ٣٧، الأحكام للأمدي ١٨١/١، روضة الناظر ص ٣٠، ومقولات أصولية ص ٢٥٩، المستصفى ٩٤/١، البحر المحيط ٣٠٧/١، شرح الكوكب المير ٤٤٨/١).

(٢) الشرط: هو ما يلزم من عدمه العدم ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم لذاته. (شرح تنقية الفصول ص ٨٢).

وذلك كال موضوع بالنسبة للصلاة، وحضور الشاهدين لعقد النكاح، فال موضوع شرط لوجود الصلاة الشرعية التي يترب عليها آثارها من كونها صحيحة مجزئة للذمة، وليس الموضوع جزءاً من حقيقة الصلاة، وقد يوجد الموضوع ولا توجد الصلاة، وحضور الشاهدين في عقد النكاح لوجوده الشرعي، وقد يحضر الشاهدان ولا ينعقد النكاح.

انظر في الشرط: (أصول البزدوي ١٧٢/٢، أصول الرخس ٣٠٢/٢، تقرير الوصول ١١٠-١٠٩، شرح تنقية الفصول ص ٨١، المستصفى ١٨٠/٢، البحر المحيط ٣٠٩/١، إرشاد الفحول ٧٨/١، أصول الفقه لخلاف ص ١١٨).

**وَالشَّئْ لَا يَتَمَّ إِلَّا أَنْ تَتَمَّ شُرُوطُهُ وَمَانِعُ مِنْهُ عَدَمُ**

القاعدة الرابعة والعشرون: وهي من القواعد المعلومة بالتبع.

مثال ذلك: إذا صلى الإنسان وهو محدث فإن صلاته لا تصح لعدم وجود الشرط وهو الطهارة، وكذلك التفل المطلق إذا صلى في وقت النهي فإن صلاته لا تصح لوجود المانع.

وكذلك في المعاملات مثلاً إذا باع بيعاً تحت شروطه ولكن بعد نداء الجمعة الثاني وهو ما تجب عليه الجمعة، فإن البيع لا يصح لوجود المانع، وكذلك في النكاح من تزوج امرأة بدون ولد فإن النكاح لم يصح لعدم توفر الشروط ولو تزوجها بتمام الشروط ولكنها في العدة. أي في عدة رجل آخر لم يصح النكاح لوجود المانع<sup>(١)</sup>.

(١) المانع هو: ما رتب الشرع على وجوده العدم. وهو قسمان:

(أ) مانع للحكم: وهو أن يقع فعل من المكلف يستوجب حكماً شرعاً بأن وجد في ذلك الفعل تحقيق الأسباب الموجبة لذلك الحكم، فوضعت الشريعة (مانعاً) دون تنفيذ ذلك الحكم.

مثاله: قوله ﷺ: «لا يقتل والد بولده»، فهذا (مانع) عند جمهور العلماء من إقامة القصاص على الوالد إذا قتل ابنه عمداً، فمع استيفاء الوالد لشروط القصاص فقد جعلت الشريعة أبوته مانعة من القصاص.

(ب) مانع للسبب: وهو أن تكون الشريعة قررت حكماً تكليفياً بناءً على وجود سبب اقتضى وجوده وجود ذلك الحكم، لكن عرض دون إعمال ذلك السبب (مانع) أسقط السبب والحكم.

مثاله: مكلف ملك نصاب الزكاة وحال الحول عليه عنده، لكنه جمع ذلك المال لدين عليه، فظاهر الأمر وجوب تنفيذ حكم إخراج الزكاة لوجود السبب المقتضي لذلك وهو ملك النصاب، لكن عرض لذلك السبب (مانع) من الاعتبار فاللغا، وهو (الدين) فقد صح عن النبي ﷺ أنه قال: «لا صدقة إلا عن ظهر غنى». والله عز وجل جعل في أصناف الزكاة الغارمين، وصاحب الدين غارم، فاستقام أن لا تجب عليه الزكاة وإن وجد سبب الوجوب وهو بلوغ النصاب، لأنه إنما يجمع لأجل الدين.

انظر في المانع: (تيسير علم أصول ص ٥٩، شرح تنقية الفصول ص ٨٢، البحر المحيط / ١، ٣١٠، إرشاد الفحول ١/ ٧٩، نشر البنود ١/ ٣٤، مراقي السعودية ص ٧٣).

## والظَّنُّ فِي الْعِبَادَةِ الْمُعْتَبَرُ ﴿٩﴾ وَنَفْسُ الْأَمْرِ فِي الْعُقُودِ اعْتَبَرُوا

القاعدة الخامسة والعشرون: هما قاعدتان من القواعد الأصولية، وربما تكونان أيضاً من القواعد الفقهية وهي: هل المعتبر ما في ظن المكلَّف في تصرفه أو المعتبر ما في نفس الأمر؟ الغالب أن المعتبر في العبادات الظن<sup>(١)</sup>. وفي المعاملات ما في نفس الأمر.

مثال ذلك: رجل غالب على ظنه أنه طاف سبعة أشواط. يبني على هذا الظن وإذا قدر أنه لم يطف إلا ستة أشواط فإنه لا يلزممه شيء لأن هذه المعاملة بينه وبين ربه لأن الله تعالى محل العفو والسامح.

كذلك أيضاً لو أفتر بظنه غروب الشمس ولم يبق له الأمر حتى لو فرض أنه في نفسه أنه أفتر قبل غروب الشمس. وعلى هذا فقس.

أعطى زكاته لشخصٍ بظن أنه أهل لزكاته فيجزئ حتى لو تبين فيما بعد أنه ليس أهلاً للزكاة.

(١) الظن: تجويز أمررين بما زاد لأحدهما مزية على سائرها.

قال الباقي: والظن في كلام العرب على قسمين:

أحدهما: أن يكون بمعنى العلم، من ذلك قوله تعالى: «إِنِّي ظَنَّتُ أَنِّي مُلَاقٍ حِسَابِهِ» (سورة الحاقة: ٢٠). وهذا القسم قد دخل في باب العلم.

والثاني: ليس بمعنى العلم ولكنه من باب التجويز. وللمؤمنون مزية على سائر الوجوه التي يتعلّق بها التجويز وهذا الجنس هو الذي حدّدنا.

ولا يصح الظن ولا الشك في أمر لا يتحمل إلا وجهاً واحداً، وإنما يصح فيما يتحمل وجهين فأكثر من ذلك، فإن قوى تجويز أحد الوجوه التي يتعلّق بها التجويز كان ظناً، وإن استوت كأن شكّاً.

والظن في نفسه يختلف، فيقوى تارة ويضعف أخرى ما لم يبلغ حد مساواة هذا الوجه غيره من الوجوه، فيخرج بذلك عن أن يكون ظناً. انظر: (الحدود ص ٣٠، التعريفات ص ١٨٧، اللمع ص ٣، الورقات ص ١٦، شرح تقييح الفصول ص ٦٣، شرح الكوكب المنير ١/٧٤، تقرير الوصول ص ٤٦، المهاجر ص ١١، تشنيف المسامع ص ١٨٢).

أما في العقود فقالوا: إن المعتبر دعواه نفس الأمر. ومثلوا لذلك: رجلاً باع شيئاً يظنه لغيره ثم تبين أنه له. قالوا: فالبيع صحيح لأن العبرة بما في نفس الأمر.

رجل (١) لزيد وهو وارث زيد، لكنه لم يعلم بموته ثم علم أنه مات. قيل أن يبيع هذه السيارة التي ورثها منه. فالبيع صحيح لأن العبرة بما في نفس الأمر في المعاملات.

### لَكُنْ إِذَا تَبَيَّنَ الظَّنُّ خَطَا ❀ فَابرئِ الذَّمَّةَ صَحْحُ الْخَطَا

هذا البيت والذي بعده تسمة للسابق وهي في العبادات فيما يمكن تلافيه وتداركه. مثل أن يصلني ويظن أنه على وضوء ثم تبين أنه لم يتوضأ، فهنا يجب عليه أن يتوضأ ويعيد الصلاة.

غلب على ظنه أربعاً ثم تبين له بعد ذلك أنه إنما صلى ثلثاً يجب عليه أن يكمل أربعاً إن علم في زمن قريب أو يعيد الصلاة من أولها إن علم بعد زمن بعيد.

### كَرَجْلِ صَلَّى قُبْيلَ الْوَقْتِ ❀ فَلَيُعِدِ الصَّلَاةَ بَعْدَ الْوَقْتِ

هذا مثال لما سبق. رجل صلى قبل الوقت يظن أن الوقت قد دخل، ثم تبين أن الوقت لم يدخل، فإنه يعيد الصلاة وتكون الصلاة الأولى نافلة له.

### وَالشَّكُّ بَعْدَ الْفِعْلِ لَا يُؤْثِرُ ❀ وَهَكَذَا إِذَا الشُّكُوكُ تَكُثُرُ

القاعدة السادسة والعشرون: وهي أن الشك<sup>(٢)</sup> بعد الفراغ من العبادة لا يؤثر.

(١) بياض في الأصل.

(٢) الشك هو: تحويل أمرتين لا مزية لأحدهما على الآخر (تشنيف المسامع ص ١٨٢، شرح العضد ٦١/١، المنهاج ص ١١، الحدود ص ٢٩، التعريفات ص ١٤٣، تقريب الوصول ص ٤٦، العدة ٨٣/١ = إرشاد الفحول ص ٥).

مثال ذلك: صلى إنسان ثم بعد الفراغ من الصلاة شك. هل أنه صلى ثلاثة أو أربعاً. فإن هذا الشك لا يؤثر. وكذلك بعد الفراغ من الطواف إذا شك: هل أنه طاف ستة أشواط أو سبعة أشواط فإنه لا يؤثر، وكذلك إذا كانت الشكوك كثيرة يعتريه في كل عبادة يفعلها فإن ذلك لا يؤثر لأن كونه يتعدد في كل عبادة يفعلها دليل على أن الرجل عنده وسوس، فالوسوس مرفع شرعاً لا أثر له.

= ثم إن هذه قاعدة عظيمة جداً من قواعد الفقه الإسلامي، ممتددة الجذور في مختلف الأبواب، وتعتبر قاعدة عقلية أيضاً، ولذا ندر فيها الاستثناء، وقد استنبطها الفقهاء من أحاديث النبي ﷺ، ومنها ما يلي: عن عبادة بن تيم، عن عممه: أنه شكا إلى رسول الله ﷺ الرجل الذي يخيل إليه أنه يجد الشيء في الصلاة، فقال: «لا ينتقل - أو لا ينصرف - حتى يسمع صوتاً، أو يجد ريحًا»، وعن عبد الله بن زيد قال: شكي إلى النبي ﷺ الرجل الذي يخيل إليه أنه يجد الشيء في الصلاة، قال: «لا ينصرف حتى يسمع صوتاً، أو يجد ريحًا». يقول الإمام الخطابي - رحمه الله - في (العالمة ١٢٩/١) عند تعليقه على الحديث الأول: وفي الحديث من الفقه: أن الشك لا يزحم اليقين. ١-هـ.

وقال الإمام النووي - رحمه الله - عند شرح حديث عبد الله بن عباس: وهذا الحديث أصل من أصول الإسلام، وقاعدة عظيمة من قواعد الفقه، وهي أن الأشياء يحكم بيقاها على أصولها حتى يتيقن خلاف ذلك، ولا يضر الشك الطارئ عليها. ١-هـ (شرح النووي على صحيح مسلم ٤/٤٥٠-٤٩/٤).

ونص عليها الإمام ابن عبد البر، وبنبه على تدبرها في مواضع من (التمهيد) ومنها ما جاء في شرحه للحديث الآتي: «عن عطاء بن يسار أن رسول الله ﷺ قال: «إذا شك أحدكم في صلاته فلم يدركه صلاته أثلاثاً أم أربعاً؟ فليصل ركعة، وليسجد سجدين وهو جالس قبل التسلیم...» الحديث قال أبو عمر: وفي هذا الحديث من الفقه أصل عظيم جسيم مطرد في أكثر الأحكام وهو أن اليقين لا يزيله الشك، وأن الشيء مبني على أصوله المعروفة حتى يزيله يقين لاشك معه، وذلك أن الأصل في الظاهر أنها فرض يقين أربع ركعات، فإذا أحجم بها ولزمه إتمامها، وشك في ذلك، فالواجب الذي قد ثبت عليه يقين لا يخرج منه إلا بيقين، فإنه قد أدى ما وجب عليه من ذلك.

وأجمع العلماء أن من يقين بالحدث وشك في الموضوع أن شكه لا يفدي فائدة وأن عليه الوضوء فرضاً، وهذا يدل على أن الشك عندهم ملغى، وأن العمل على اليقين عندهم، وهذا أصل كبير في الفقه، فتدبره وقف عليه. ١-هـ (التمهيد ٥-١٨/٥-٢٥-٢٧) انظر في هذه القاعدة: (شرح السير الكبير للسرخي ٤/١٥٥١، الأشباه والنظائر لابن تجيم ص ٦٠، الأشباه والنظائر للسيوطى ص ١٨٨، كشاف القناع ١/٢٣، الفروق ١/١١١، شرح الكوكب المنير ٤/٤٤٣، المنشور في القواعد ٣/١٣٥، الميسوط للمرخس ١/١٢١).

**أُوْيَكُ وَهُمَا مِثْلٌ وَسُوَاسٌ فَدَعْ ﴿١﴾ لَكُلُّ وُسُوَاسٍ يَجِي بِهِ لُكَعْ**

هذه تسمة للبيت السابق: وهو أن الشك إذا كان وهماً، والوهم هو الطرف المرجوح في الشك<sup>(١)</sup> ، فإن شك شكاً مرجحاً فهذا وهم لا يلتفت إليه لأنه لا أثر له. مثل الوسواس. قوله «فدع» يعني اترك كل وسواس يجيء به. «لку» أي يجيء به الشيطان، اللку يعني اللئيم ولا أحد ألام من الشيطان الرجيم، وبهذا يتبين أن الوسواس لا أثر له في أمور ثلاثة: إذا كان بعد الفراغ من العبادة، وإذا كان كثيراً، وإذا كان مجرد وهم. وهو الشك المرجوع كما سبق.

**ثُمَّ حَدِيثُ النَّفْسِ مَعْفُوفًا ﴿٢﴾ حُكْمُ لَهُ مَا لَمْ يُؤْثِرْ عَمَلاً**

القاعدة السابعة والعشرون: وهي أن حديث النفس وهو ما يحدث ذلك الإنسان نفسه، معفو عنه إلا إذا حصل عمل أو قول، فإنه يعمل بمقتضى ذلك القول والعمل. دليل ذلك قول النبي ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ تَحْوِذُ عَنِ الْأَمْتِي مَا حَدَثَتْ بِهِ أَنفُسُهَا مَا لَمْ تَعْمَلْ أَوْ تَكُلُّمْ»<sup>(٢)</sup> ، فلو حدث الإنسان نفسه بطلاق زوجته مثلاً فإنه لا عبرة بذلك ولا أثر لذلك الحديث، ولو حدث نفسه يشرب الخمر فإنه لا أثر لذلك ولا إثم بهذا الحديث، ولو حدث نفسه أن يسرق ولكنه لم يسرق فإنه لا أثر لهذا ودليله والحديث الذي ذكرته.

**وَالْأَمْرُ لِلْفَوْرِ فَبَادِرِ الزَّمَنْ ﴿٣﴾ إِلَّا إِذَا دَلَّ دَلِيلٌ فَأَسْمَعْنَ**

القاعدة الثامنة والعشرون: وهي أنه إذا أمر الله ورسوله بشيء فإنه للفور. يعني

(١) انظر: شرح الكوكب / ١، ٧٤، تشنيف المسامع ص ١٨٢ ، الشرح الكبير / ١، ٢٨٤.

(٢) أخرجه البخاري في كتاب العتق (٤٩)، باب الخطأ والنسيان في العتاق والطلاق ونحوه (٦)، الحديث (٢٥٢٨) ومسلم في كتاب الإيمان/باب تجاوز الله عن حديث النفس والخواطر بالقلب إذا لم تستقر (٥٨)، الحديث (٢٠١/ ١٢٧).

يجب على الإنسان أن يفعله فوراً من حين أن يوجد سبب الوجوب ويكون قادرًا على ذلك<sup>(١)</sup>.

ثم أشار إلى كونه على (الفور)<sup>(٢)</sup> بقوله: «فبادر الزمن» يعني أن الزمن يضي ويئسي، فبادر قبل أن يفوت. فهذا تعليل لكون الأمر للفور، أما الدليل فهو أن النبي ﷺ أمر أصحابه عام الحديبية أن يحلقوا ويحلوا ولكنهم تأخروا رجاء أن يحدث لهم نسخ فغضب النبي ﷺ لذلك. فكان هذا دليلاً على أن أمر المطلق يكون للفور<sup>(٣)</sup> ، ولو أثنا قلنا يجوز التأخير لترامت المأمورات وكثرت وعجز الإنسان عنها.

### والأمرُ إِنْ رُوَعِيَ فِيهِ الْفَاعِلُ ❁ فَذَاكَ نَوْعٌ مِّنْ وَذَاكَ الْفَاضِلِ

القاعدة التاسعة والعشرون: وهي إذا أمر الله تعالى ورسوله ﷺ بالأمر وكان يقصد منه أن يفعله كل واحد. فهذا يسمى فرض عين<sup>(٤)</sup> ، وهو أفضل من فرض

(١) هل الأمر يقتضي الفورية أم لا؟

راجع تحقيق هذه المسألة في : -(العهد على ابن الحاجب ٨٣/٢، نهاية السول ٣٧/٢، الإبهاج، ٣٦/٢، شرح اللمع ١/٢٣٤، إرشاد الفحول ص ٩٩، تيسير التحرير ١/٣٥٦، التوضيح على التنقح ٢/١٨٨، المعتمد ١/١٢٠، شرح تنقح الفصول ص ١٢٨، المستصنفي ٩/٢، البرهان ١/٢٣١، القواعد والقواعد الأصولية ص ١٧٩، الآيات البينات ٢/٢٢٣، فواتح الرحموت ١/٣٨٧، التبصرة ص ٥٣، اللمع ص ٨، الأحكام للأمدي ٢/٣٠، الأحكام لابن حزم ١/٢٩٤، جمع الجواب ١/٣٨١، المسودة ص ٢٤، العدة ١/٢٨٢، أصول السرخسي ١/٢٨، الحصول ١١/٢، (١٨٩-٢/٢٥٤)، كشف الأسرار ١/٢٥٤) والقول بأن الأمر للفور، هو رأي بعض الشافعية كأبي بكر الصيرفي، والقاضي أبي بكر الطبرى، وأبي حامد، وأبي بكر الدقاق، وهو قول الظاهري وبعض الحنفية.

(٢) الزيادة من عندي ولعل السياق يقتضيها.

وارجع إن شئت إلى كتاب «الواجب الموضع عند الأصوليين» للدكتور عبد الكرييم بن علي النملة.

(٣) أما الأمر المقيد بوقت أو سبب فلا يقتضي الفور، بل يجوز التأخير كالصلة إذا أخرت إلى آخر الوقت، وقضاء الصوم إذا فات.

(٤) انظر: التمهيد للإسنوي ص ٧٤.

الكافية<sup>(١)</sup> وكذلك سنة العين أفضل من سنة الكفاية. ووجه ذلك أن الله تعالى أمر بها كل واحد من الناس.

وأما ما قصد به الفعل دون الفاعل فهو كفاية إذا قام به من يكفيه سقط الإثم عن الباقين.

ومن فروض العين الصلوات الخمس والزكاة وبر الوالدين ونحوها، ومن فروض الكفاية الأذان والإقامة والجهاد في سبيل الله وطلب العلم العام وما أشبه ذلك، وفرض الكفاية هو ما يطلب به إيجاد الفعل بقطع النظر عن الفاعل. ولهذا قال:

وَإِنْ يُرَا عَالِمٌ مَعَ قَطْعِ النَّظَرِ ﴿٢﴾ عَنْ فَاعِلٍ فَذُو كِفَائِيَةٍ أُثْرٌ

ثم قال عفا الله عنه:

وَالْأَمْرُ بَعْدَ النَّهْيِ لِلْحِلِّ وَفِي ﴿٣﴾ قَوْلٌ لِرَفِعِ النَّهْيِ خُذْ بِهِ تَفِي

القاعدة الثالثون: وهي إذا أمر بعد النهي فأكثر الأصوليين يقول إنه للإباحة ولا يعود إلى حكمه الأول الذي قبل النهي، لأن النهي ورد على الحكم الأول فنسخه ثم ورد الأمر به بعد النهي فصار للإباحة؛ مثال ذلك قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ فِإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ﴾ (سورة الجمعة: ٩-٨). فالامر بالانتشار في الأرض وطلب الرزق للإباحة.

(١) فرض الكفاية أو الواجب الكفائي: هو ما قصد الشارع بطلبه مجرد حصوله من غير نظر إلى ذات فاعله، فإذا فعله البعض سقط عن الباقين وإذا لم يفعله أئم الجميع. أو هو: ما يتحتم حصوله من غير نظر إلى ذات فاعله، بحيث إذا فعله البعض سقط الطلب والإثم عن الباقين.

انظر: جمع المجموع ١٨٢/١، مقدمات أصولية ص ١٥٩، المستصفى ٦/٢، نهاية السول ٩٣/١، الإيهاج ١٠٠/١، شرح تنقیح الفصول ص ١٥٥، البحر المحيط ١/١٣٤.

وعلى القول الثاني لرفع النهي ومن المعلوم أن طلب الرزق مأمور به لسد حاجة الإنسان وحاجة من يعوله، فيكون الأمر بذلك للندب ، وكذا قوله تعالى : ﴿وَإِذَا حَلَّتُمْ فَاصْطَادُوا﴾ (سورة المائدة: ٢) بعد قوله : (لا تخلو شعائر الله) ... إلخ فأمر بالاصطياد بعد الحل وهو للإباحة لأن الصيد من قسم المباح<sup>(١)</sup>.

وَافْعُلْ عِبَادَةً إِذَا تَنَوَّعَتْ \*\*\* وُجُوهُهَا بُكْلٌ مَا قَدْ وَرَدَتْ  
لِتَفْعَلَ السَّنَةَ فِي الْوِجْهَيْنِ \*\*\* وَتَحْفَظَ الشَّرْعُ بِذِي التَّنَوُّعِيْنِ

القاعدة الحادية والثلاثون: أنه إذا وردت العبادة على وجوه متعددة . هل الأفضل أن نختار واحداً نمشي عليها أم نأخذ بكل ما ورد؟ في هذا خلاف بين العلماء والراجح أن نعمل بهذا تارة وبهذا تارة - وذلك مثل أدعية الاستفتاح في الصلاة، وألفاظ الأذان، وأنواع التسبيح بعد الصلاة، وألفاظ التشهد وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - وهو الصحيح لأن فيه فائدة في ذكرهما الناظم وهما: الإتيان بالسنة بوجهها، وحفظ الشرع بالعمل بالنوعين لأننا إذا لم نعمل بأحدهما نُسي وضاع .

وَالْزَمْ طَرِيقَةَ النَّبِيِّ الْمُصْطَفَى \*\*\* وَخُذْ بِقَوْلِ الرَّاشِدِيْنِ الْخَلْفَا

القاعدة الثانية والثلاثون: وهي لزوم طريقة النبي ﷺ يعني: يجب على الإنسان أن يتبع سنة النبي عليه الصلاة والسلام لقول الله تعالى أيضاً: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾ (سورة الحشر: ٧). ولقوله تعالى أيضاً:

(١) سبق الكلام على هذه المسألة بالتفصيل في البيت رقم (٢٤) هامش رقم (٣).

(٢) سمي نبياً لنبوته، وهو الارتفاع على سائر الخلق (الصحاح ٢٥٠٠ / ٦) أو لإنبائه وهو الإخبار للناس عن الله تعالى (السان العربي ١٥ / ٣٠٣).

﴿فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ (سورة النور: ٦٣)، ولقوله عليه السلام: «مانهيتكم فاجتنبوا وما أمرتكم فأتوا منه ما استطعتم»<sup>(١)</sup> وقوله: «وخذ بقول الراشدين الخلفاء» وهم الخلفاء الأربع: أبو بكر وعمر وعثمان وعلى مجدهما أجمعين. قيل إن قولهم حجة وفعلهم ليس بحججة لأنهم غير معصومين. والظاهر أن قولهم حجة وفعلهم حجة أيضاً لأنهم أقرب إلى الصواب من غيرهم فمن بعدهم من الخلفاء قولهم بحججة وهو الراجح.

### قول الصحابي حجّة على الأصح ﴿مَا لَمْ يُخَالِفْ مِثْلَهُ فَمَا رَجَحْ﴾

القاعدة الثالثة والثلاثون: وهي قال الصحابي قوله حجّة أم ليس بحجّة. اختلف العلماء في ذلك على قولين: القول الأول: أن قول الصحابي حجّة، لأن الصحابة خير القرون واعلمهم بشريعة الله وأقربهم إلى عهد رسول الله عليه السلام فهم أقرب الناس إلى الحق. فإذا قال الصحابي قوله وقال من بعده. قدم قول الصحابي واحتج به.

وقيل: إن قول الصحابي ليس بحجّة لأن الصحابي غير معصوم وكم من أقوال للصحابة كانت على خلاف ما جاءت به السنة فيعتذر لهم فيها، فإذا كانوا غير معصومين كانوا مثل غيرهم في الحجّة.

وفصل بعضهم فقال: أما الصحابة الفقهاء المعروفين بالفقه والفتيا فهو لاء قولهم حجّة لأنه لا شك أن علمهم أغزر وأوسع وأقرب إلى الصواب.

(١) سبق تخرّجه.

وأما من كان مجرد صحبة ولم يعرف بفقهه ولا علم فإن قوله ليس بحججة وهذا القول المفصل أقرب إلى الصواب<sup>(١)</sup> وعلى هذا فما في النظم ليس على إطلاقه أي: أن قولنا - قول الصحابي حجة - ليس على إطلاقه. وقولنا: «ما لم يخالف مثله فيما رجح» يعني أنه يشترط ليكون قول الصحابي حجة أن لا يخالف قول صحابي آخر مثله في الفقه والعلم. «فما رجح» أي فيُتبع ما رجحه الدليل من كتاب الله وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام، ويشترط شرط آخر لكنه معلوم وهو أن لا يخالف نصاً من كتاب أو سنة، فإن خالف نص الكتاب أو السنة فقوله ليس بحججة بل يعتذر له. قال ابن عباس رضي الله عنهما: يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء أقول قال رسول الله وتقولون قال أبو بكر وعمر.

### وَحْجَةُ التَّكْلِيفِ خُذْهَا أَرْبَعَةً ❁ قُرْآنًا وَسُنْنَةً مُثْبَتَةً مِنْ بَعْدِهَا اجْمَاعُ هَذِهِ الْأُمَّةِ ❁ وَرَابِعًا الْقِيَاسُ فَإِنْ هُنَّ مُتَّهِمَةٌ

(١) المسألة فيها آراء أربعة على التفصيل الآتي:

الأول: أنه ليس بحججة مطلقاً. وينسب هذا القول إلى جمهور الأصوليين، وهو قول الشافعي في الجديد، ورواية عن أحمد ورجحه الأمدي والغزالى والإمام الرازى، وابن الحاجب من المالكية، والكرخى من الحنفية. وانظر هذا القول وأدلةه: المستصفى ١/٢٦١، المحسوب ٢/٣٢٧، البصرة ص ٣٩٥، الإحکام للأمدي ٤/١٤٩، البرهان ٢/١٣٥٩، كشف الأسرار ٣/٢١٧، مختصر ابن الحاجب مع شرح العضد ٢/٢٨٧، المسودة ص ٣٣٧، وأصول مذهب أحمد ص ٣٩٤.

الثاني: أنه حجة مطلقاً. وهذا قول المالكية وأكثر الحنابلة وبعض الحنفية وهو قول الشافعى في القديم. انظر هذا القول وأدله: شرح تبيين الفضول ص ٤٤٥، مختصر ابن الحاجب ٢/٢٨٧، المسودة ص ٢٧٦، القواعد والفوائد الأصولية ص ٢٩٥، إعلام الموقعين ٢/٢٥٥، تيسير التحرير ٣/١٣٢، أصول السرخسى ٢/١٠٥، فواتح الرحمن ٢/١٨٦، تخريج الفروع على الأصول ص ١٧٩، الإحکام لابن حزم ٢/٨١٧، المعتمد ٢/٥٣٩.

الثالث: أنه حجة إن خالف القياس. انظر: المحسوب ٢/١٧٤، البرهان ٢/١٣٦١، المسودة ٣/٣٣١، شرح تبيين الفضول ص ٤٤٥، كشف الأسرار ٣/٢١٧، إرشاد الفحول ص ٢٤٣.

الرابع: أنه حجة إن انتشر بين الصحابة ولم يظهر مخالف.

وانظر: المحسوب ٢/١٧٤، نهاية السول ٣/١٤٣، الإبهاج ٣/١٩٣. والرسالة للشافعى ٣/٣٣١-٣٤٦، العدة ٤/١١٧٨، شرح اللمع ٢/٧٤٢، البصرة ص ٣٩٥، التمهيد ٣/١٨١١-١٨١٥، البحر المحيط ٦/٥٣-٦٤، كشف الأسرار ٣/٢١٧-٢١٩، أضواء البيان ٢/٢٧٤.

**القاعدة الرابعة والثلاثون:** وهي أن حجة التكليف التي تكون بها التكليف للعبد أربعة: وهي القرآن والسنة والإجماع والقياس الصحيح. وهذه هي أدلة التكليف<sup>(١)</sup> التي يكلف بها العبد فما ثبت بهذه الأدلة فإنه يعمل به.

وقوله: «أولها الكتاب» يعني بذلك القرآن الكريم<sup>(٢)</sup>، فإنه أصل الأصول فما دلَّ عليه منطوقاً أو مفهوماً أو إشارة فإنه يجب الأخذ به، أي: يجب الاعتبار دليلاً.

ثم إن هذا الفعل الذي دلَّ عليه الكتاب قد يكون واجباً<sup>(٣)</sup> وقد يكون مندوباً<sup>(٤)</sup>، وقد يكون حراماً<sup>(٥)</sup>، وقد يكون مكروهاً<sup>(٦)</sup>، وقد يكون مباحاً<sup>(٧)</sup>. لكن المهم أن نعتبره دليلاً.

(١) الأدلة جمع دليل فعيل بمعنى فاعل، من الدلالة وهي فهم أمرٍ من أمرٍ. والدليل في الاصطلاح: هو ما يمكن التوصل بصحيح النظر فيه إلى مطلوب خيري. (مذكرة أصول الفقه ص ٩٧، شرح الكوكب المنير ١/٥٢، بيان مختصر ابن الحاجب ١/٣٤).

(٢) هو الكلام المنزل للإعجاز بسورة منه (نهاية السول ١/٢١٨) فخرج بـ . الكلام النفسي، وكلام البشر. وخرج بـ (للإعجاز) الأحاديث وسائر الكتب المنزلة، كالإنجيل، ومعنى (بسورة منه) أي أن الإعجاز يقع بأقصى سورة كالكوثر.

والمراد بالإعجاز: ارتقاوه في البلاغة إلى حد خارج عن طرق البشر، ولهذا عجزوا عن معارضته عند تحديهم. وقيل في تعريف القرآن: هو الكلام المنزل على الرسول المكتوب في المصاحف المنقول إلينا نقاً متواتراً. (إرشاد الفحول ص ٢٩٠ - ٣٠). فخرج بـ (المنزل على الرسول المكتوب في المصاحف) سائر الكتب. وخرج بـ (المنقول إلينا نقاً متواتراً) القراءات الشاذة. وقيل: القرآن: هو اللفظ المنزل على محمد عليه السلام للإعجاز بسورة منه المتبع بتلاوته. (جمع الجواب ١/٢٢٣، المتنبي لابن الحاجب ٣٣).

(٣)، (٤)، (٥)، (٦) سبق تعريفهم.

(٧) المباح هو: ما لا يثاب على فعله ولا يعاقب على تركه. (البرهان ١/٣١٣، المستصفى ١/٦٦، المحصول ١/١٢٨، المسودة ص ٥٧٧، نهاية السول ١/٤٨، الحدود ص ٥٥، شرح تنقیح الفضول ص ٧١، العدة ١/١٦٧).

(الدليل الثاني) السنة<sup>(١)</sup> ، يعني سنة الرسول ﷺ وهي إما قوله<sup>(٢)</sup> أو فعله<sup>(٣)</sup> ، أو إقراره<sup>(٤)</sup> . وكل هذا سنة لأن النبي ﷺ معصوم أن يقر أحداً على الخطأ.

(١) السنة لغة: الطريقة والعادة والسيرة. (القاموس المحيط ٤/٢٣٧، المصباح المنير ١/٤٤٥) وأصطلاحاً: ما صدر عن النبي ﷺ غير القرآن من قول أو فعل أو تقرير. (شرح التلويح ٢/٢، إرشاد الفحول ص ٣٣).

(٢) ويندرج تحته نوعان:

(أ) القول الصريح، كقوله ﷺ : «إما الأعمال بالنيات».

(ب) ما فيه معنى القول، كقول الصحابي: (أمر رسول الله ﷺ بكندا) و(نهى رسول الله ﷺ عن كندا) فهذه صيغة فيها معنى القول، لأن الأمر والنهي إما يقعن عادة بالقول.

ومن هذا قول الصحابي: (أمرنا بكندا) ونهينا عن كندا على الأصح، وهو مذهب الشافعية وغيرهم على أن الأمر والنهاي رسول الله ﷺ خلافاً للحنفية. (تيسير علم أصول الفقه: ص ١٢٦).

(٣) أنواع الأفعال النبوية خمسة، وهي:

(أ) ما وقع من الأفعال امثلاً منه ﷺ لما أمر به كسائر أمته، مثل: إقامته الصلاة، وصومه رمضان وحجه البيت، ونحوها، فهذه أفعال تساوى فيها مع غيره من المكلفين، فليست داخلة فيما يقال: قصد به التشريع، بل يقال: قصد به الامثال.

(ب) ما وقع من الأفعال جليلة بحكم شريته ﷺ من قيام وقعود ونوم وركوب وسفر... الخ فحكم هذه الأفعال أنها لا تعد من التشريع، لوقوعها في العادة من غير قصد أو يقتضي الحاجة والضرورة.

(ج) ما وقع من الأفعال مقصوداً به التبعُّد لكنه قام دليلاً على اختصاصه به ﷺ دون أمته، كوصلاته الصوم، وزيادته على أربع في الجمع بين النساء. فحكم تلك الأفعال بقاوتها على الخاصية.

(د) ما وقع من الأفعال بياناً لمجمل في الكتاب، كصفة الصلاة، والحج، فحكم هذا النوع من الأفعال أنها شرائع للأمة، فإنها مندرجة تحت عموم قوله تعالى: «وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ لِتَبَيَّنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمْ» (سورة النحل: ٤٤).

(هـ) ما وقع من الأفعال ابتداءً، وليس هو بوحدة مما تقدم، فهذا قسمان:

١ - ما ظهر فيه قصد القرابة، كصلاة التطوع وصدقة التطوع، ونحو ذلك، فلووضح معنى القرابة فيه فهو تشريع عام، قال تعالى: «لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرِ وَذِكْرَ اللَّهِ كَثِيرًا» (سورة الأحزاب: ٢١).

٢ - ما لم يظهر فيه وجہ القرابة، فغايتها أن يكون متعددًا بين عبادة وعادة، فمفادة على أقل تقدير إباحة ذلك الفعل للأمة حيث أن النبي ﷺ فعله، والإباحة تشريع.

(٤) السنة التقريرية يقصد بها سكتون النبي ﷺ وتركه الإنكار على قول أو فعل وقع بحضرته، أو في غيبته وبلغه، أو تأكيده الرضا بإظهار الاستبشار به أو استحسانه.

(والدليل الثالث) هو الإجماع<sup>(١)</sup>، وهو إجماع هذه الأمة، وهو اتفاق مجتهدي هذه الأمة على حكم من الأحكام أو فعل من الأفعال.

فإجماع هذه الأمة حجة لقول الله تبارك وتعالى : ﴿وَمَن يُشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولَهُ مَا تَوَلَّٰ وَنُصْلِهُ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾<sup>(٢)</sup>

(سورة النساء: ١١٥).

= ومن ذلك حديث عائشة ضئيلاً : أنها ذكر عندها ما يقطع الصلاة، فقالوا: يقطعها الكلب والحمار والمرأة، قالت: لقد جعلتمونا كلاماً؛ لقد رأيت النبي عليهما السلام يصلني وإنني وبين القبلة وأنا مضطجعة على السرير، فتكون لي الحاجة فأكره أن أستقبله، فأنسل إسلاماً. (تيسير علم أصول الفقه ص ١٣٥).

(١) الإجماع لغة: العزم. قال تعالى : «فَاجْعِلُوهُ أُمُرُّكُمْ» (سورة يونس: ٧١)، أي: اعرفوا. (المصباح المنير ١/١٧١، القاموس المحيط ١٥/٣).

وللإجماع تعريفات أخرى غير الذي ذكره المصنف - رحمة الله - انظرها في: (اللمع ص ٨٤، المستصفى ١/١٧٣، الإحکام للأمدي ١٩٥/١، المحصل ٢٠/١، شرح تقيیح الفضول ص ٣٢٢، مختصر ابن الحاجب ٢٩/٢، کشف الأسرار ٢٢٦/٣، تيسير التحریر ٢٢٤/٣ شرح اللمع ٦٦٥/٢، شرح النهاج ٥٧٨/٢، والعدة ٤/١٠، التمهید لأبي الخطاب ٣٢/٢٤ الإیضاح ص ٣٢، الحدود ص ٦٣، الإبهاج ٣٨٩/٢، التلویح على التوضیح ٤١/٢، التمهید للإسنوی ص ٤٥، شرح الكوكب المنیر ٢/٢١٠، الوجيز ص ٦١، تقریب الوصول ص ١٢٩، جمع الجواامع ١١٧/٢، إرشاد الفحول ص ٧١، فواتح الرحمن ٢١١/٢، الآيات البینات ٣/٢٨٧).

ويتنوع الإجماع إلى: إجماع صريح، وإجماع سكتوني. والإجماع الصريح إما قولي وإما عملي. فالإجماع الصريح القولي: هو أن يثبت الاتفاق من جميع المجتهدين على حكم شرعي بالقول، وإيداء الرأي صراحة بفتوى أو قضاء.

والإجماع السكتوني: هو أن يقول بعض أهل الاجتهاد بقول، وينتشر ذلك في المجتهدين من أهل ذلك العصر فيسكنون ولا يظهر منهم اعتراف ولا إنكار، وفي حجيته مذاهب كثيرة. انظر: (المستصفى ١٢١/١، الإحکام للأمدي ٢٨٢/١، شرح العضد ٣٧/٢، جمع الجواامع ١٦٣/٢، التقریر والتجیر ٣/١٠، فواتح الرحمن ٢٢٢/٢، کشف الأسرار ٩٤٨/٢، التلویح على التوضیح ٤١/٢، روضة الناظر ٣٨١/١، إرشاد الفحول ص ٨٤).

(٢) قال في شرح النهاج بعد ذكره الآية: «جمع بين مشاقة الرسول ومتابعة غير سبيل المؤمنين في الوعيد، ف تكون متابعة غير سبيل المؤمنين محمرة فيجب اتباع سبيل المؤمنين، إذ لا مخرج عن اتباع غير سبيل المؤمنين واتباع سبيلهم فإذا كان الأول محرماً يكون الثاني واجباً». هـ ١- (٥٨٥/٢).

ولقوله تعالى: ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا﴾ (سورة النساء: ٥٩)، قوله: ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾ (سورة النساء: ٥٩). يدل على أننا إذا أجمعنا على شيء فإنه حجة.

(والرابع القياس الصحيح) هو القياس الذي توفرت فيه شروط أي شرط القياس<sup>(١)</sup>. والدليل على أن القياس حجة قوله تعالى: ﴿اللَّهُ الَّذِي أَنْزَلَ الْكِتَابَ

(١) اختلف الأصوليون في تعريف القياس تبعاً لاختلافهم في أنه: هو دليل شرعي كالكتاب والسنة، نظر المجتهد أو لم ينظر، أو هو عمل من أعمال المجتهد فلا يتحقق إلا بوجوده؟ فمن ذهب إلى الأول للأمدي، و ابن الحاجب وغيرهما، عرفه بأنه: مساواة فرع الأصل في علة حكمه، أو ما يقرب من ذلك.

ومن ذهب إلى الثاني، كالباقلاني، والرازي والبيضاوي وغيرهم، عرفه بما يفيد أنه عمل من أعمال المجتهد، مثل تشبيه فرع بأصل لوجود العلة فيه أو: بذل الجهد في استخراج الحكم؛ أو: إثبات مثل حكم معلوم في معلوم آخر لاشتراكهما في علة الحكم عند المثبت، واحتاره البيضاوي. انظر تعريفات الأصوليين للقياس في: (المحصول ٢٣٦ / ٢، المعتمد ١٩٥ / ٢، البرهان ٧٤٥ / ٢، الإبهاج ٣ / ٥، اللمع ٥٣، المنهاج ٨٩، نهاية السول ٣ / ٣، منهاج العقول ٣ / ٣، الوجيز للكراماسي ٦٤، جمع الجوامع ٢٠٢ / ٢، تيسير التحرير ٢٦٤ / ٣، إرشاد الفحول ١٩٨، مختصر الطوخي ١٤٥، مختصر ابن الحاجب ٢٠٤ / ٢، المستصنفي ٢٢٨ / ٢، فواتح الرحموت ٢٤٦ / ٢، شرح تقييع الفصول ٣٨٣، شرح الكوكب ٦ / ٤، كشف الأسرار ٢٦٨ / ٣، التلويح على التوضيح ٥٢ / ٢، التعريفات ١٥٩، الإحکام للأمدي ٢٦٢ / ٣، غایة الوصول ١١، تقریب الوصول ١٣٤، الآيات البیانات ٢ / ٤، منتهی السول ١ / ٣)، البحر المحيط ٨ / ٥، میزان الأصول للسمرقندي ٥٥٣، المنخول ٣٢٤، أصول السرخسي ١٤٣ / ٢، الروضة ٢٧٥، التمهید لأبی الخطاب ٣٥٨ / ٣).

وللقياس أنواع:

منها: قياس الإخلال (الإيضاح ص ٣٤) ومنها: القياس الجلي (جمع الجوامع ٢ / ٣٣٩). شرح الكوكب المثير ٢٠٧ / ٤، فواتح الرحموت (٢ / ٣٢٠) ومنها: القياس الخفي (تذکیر الناس بما يحتاجون إليه من القياس للدكتور محمد المحفناوي ٥٩، القياس للدكتور صلاح زيدان ٤٠) ومنها قياس الدلالة (شرح العضد ٢٠٥ / ٢، تذکیر الناس ٢٥). ومنها: قياس الشبه (شرح المحتلي على الورقات مع حاشية النسمات ١٤٧) ومنها: القياس الظني (نهاية السول ٢٢ / ٢، نبراس العقول ١٨٠، القياس لزيدان ٤١). ومنها: قياس العلة (الإحکام للأمدي ٤ / ٤) ومنها: قياس العكس (شرح العضد =

**بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانَ** (سورة الشورى: ١٧) والميزان هو ما توزن به الأشياء، وكذلك الأمثال التي ضربها الله عز وجل فإن جميعها يقوم على القياس لأنها تشبيه شيء بشيء، وجاءت السنة كذلك بإثبات القياس مثل قوله عليه الصلاة والسلام لمن استفنته أن تصوم عن أمها نذراً. قال: «رأيت لو كان على أمك دين فقضيته أكان يجزي عنها؟» قالت: نعم. قال: «فدين الله أحق أن يقضى»<sup>(١)</sup>.

### وَاحْكُمْ لِكُلِّ عَامِلٍ بِنِيَّتِهِ ❀ وَاسْدُدْ عَلَى الْمُحْتَالِ بَابَ حِيلَتِهِ

**القاعدة الخامسة والثلاثون:** وهي أن لكل عامل ما نوى، والعمل يشمل القول والفعل بل ويشمل عمل القلب وهو إرادته. وهذه القاعدة - وهي الحكم على الإنسان بنيته مستفاد من قول النبي ﷺ: «إِنَّمَا الْأَعْمَالَ بِالْيَتَاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرَئٍ مَا نَوَى»<sup>(٢)</sup>، ولهذا يقرن العلماء كثيراً من الأشياء بالنية حتى في باب المعاملات.

وقوله: «واسدد على المحatal باب حيلته» يعني أن من أراد التحيل على محارم الله بما فعل فاسدد عليه باب الحيلة، وهي التوصل إلى اسقاط الواجب أو فعل المحرم بطرق خفية ظاهرها الإباحة وحقيقة التحرير<sup>(٣)</sup>.

= ٢٠٥ / ٢) ومنها: القياس في معنى الأصل (الإيضاح ص ٣٣) ومنها: القياس القطعي (تذكير الناس ص ٩١، الإيهاج ١٨ / ٣) ومنها: القياس المرسل (البرهان ٢ / ١١٣، البحر المحيط ١٤٨ / ٥)

(١) أخرجه أحمد: (٢١٢ / ١)، (٤٢٩ / ٦). وصححه الألباني: في صحيح النسائي برقم (٢٦٣٢).

(٢) أخرجه البخاري: (٦٦٨٩). ومسلم: (١٩٠٧).

(٣) الحيلة: اسم من الاحتيال. وهي: التي تحوّل المرأة عما يكرهه إلى ما يحبه. (التعريفات ص ١٢٧). وقيل: الحيلة: تقديم عمل ظاهر الجواز لإبطال حكم شرعي وتحويله في الظاهر إلى حكم آخر. (المواقفات ٤ / ٢٠١).

مثال ذلك: من يهب ماله عند رأس الحول فراراً من الزكاة، فإن أصل الهبة على الجواز، ولو منع الزكاة من غير هبة لكان ممنوعاً، فإن كل واحد منهما ظاهر أمره في المصلحة أو المفسدة، فإذا جمع بينهما على هذا القصد صار مآل الهبة المنع من أداء الزكاة، وهي مفسدة، ولكن هذا بشرط القصد إلى إبطال الأحكام الشرعية.

فمثال التحيل على إسقاط الواجب: أن يسفر الإنسان في رمضان من أجل أن يفطر. فنقول له: إن سفرك حرام وفترك حرام ولا تنفعك هذه الحيلة. وهذا في حق الله عز وجل.

وقد تكون الحيلة في إسقاط حق واجب للملحق. مثل: أن يبادر المشتري للشخص الذي فيه الشفعة فيوقفه ليتحيل لإسقاط الشفعة على الشريك فهنا نقول: الوقف لا يصح والشفعة لا تسقط لأن عملك هذا حيلة لإسقاط واجب أخيك والحيلة لا تنفع.

وكذلك الحيلة على فعل المحرم، وهذا يوجد كثيراً في أبواب الربا. تجد بعض الناس لا يأتي الربا صريحاً، ولكنه يتحيل عليه كحالة العينة مثلاً<sup>(١)</sup>، بأن يبيع سلعة بمائة إلى أجل ثم يستريها بثمانين نقداً، فهذا كأنه أعطى ثمانين بمائة لكنه تحيل على ذلك بالعقد الصوري الذي عقده.

وتنقسم الحيلة إلى ثلاثة أقسام:

**الأول:** ما لا خلاف في بطلانه، كحيل المنافقين والمرايئ.

ومثال ذلك: ما سجله القرآن الكريم على المنافقين الذين اتخذوا مسجد الضرار. وأيضاً الحيل على أخذ أموال الناس بالباطل وجعل ما ليس بشرعي لابساً المظهر الشرعي ومن ذلك قوله عَزَّ وَجَلَّ : «لَا يُجْمِعُ بَيْنَ مُتَفَرِّقٍ وَلَا يُفْرِقُ بَيْنَ مُجَتَمِعٍ خَشِيَّةَ الصَّدَقَةِ»، فهذا نهي عن الاحتيال لإسقاط الواجب أو تقليله. وهذه الحيل وأمثالها لا يستريب مسلم في أنها حرام من كبار الإثم وأقبح المحرمات وهي من التلاعب بدین الله، واتخاذ آياته هزواً. (أعلام الموقعين ٣/٢٩١).

**الثاني:** ما لا خلاف في جوازه، كالنطق بكلمة الكفر حالة الإكراه.

قال تعالى: «مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أَكْرَهَ وَقَبِيلَهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفُرِ صَدِراً فَلَيَهُمْ غَضْبٌ مِّنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ» (سورة النحل: ١٠٦)، قال ابن القيم: فهذه وأمثالها هي الحيل التي أباحتها الشريعة وهي تحيل الإنسان بفعل المباح على تخلصه من ظلم غيره وأذاته، لا الاحتيال على إسقاط فرائض الله واستباحة محارمه. (الطرق الحكيمية ص ٤١).

**الثالث:** ما لم يتبيّن بدليل قاطع موافقته لمقصد الشارع أو مخالفته، وهذا محل خلاف بين العلماء.

(قاعدة سد الذرائع وأثرها في الفقه الإسلامي لـ محمود حامد عثمان ص ٧٢)

(١) للمصنف - رحمة الله - رسالة في هذه المسألة فارجع إليها.

فقول له: أنت الآن أدركت إثم الربا وزدت على ذلك بالحيلة على فعل المحرم. ومن ذلك أيضاً التحيل لتحليل المرأة المطلقة ثلاثة بأن يتزوجها إنسان لا يرغب فيها، لكنه يريد أن يحللها لزوجها الأول ففي هذه الحال لا تحل الزوجة للأول لأن هذا احتال، والحيلة على شيء محرم لا تنفع.

### **فَإِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ ﴿٩﴾ كَمَا أتَى فِي خَبَرِ الرَّثَقَاتِ**

هذا البيت استدلال لقولنا في البيت السابق - واحكم لكل عامل بنيته . . وقد ذكرنا الحديث الدال عليه في البيت السابق وهو حديث «إنما الأعمال بالنيات» رواه البخاري ومسلم وغيرهما، وهو حديث عظيم توزن به الأعمال الباطنة، وحديث عائشة رضي الله عنها : «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» رواه مسلم <sup>(١)</sup> ، توزن به الأعمال الظاهرة، أي أن الأول ميزان لباطن الأعمال، والثاني ميزان لظاهر الأعمال، ولهذا قال العلماء رحمهم الله: أن الدين كله يدور على هذين الحدين.

### **وَيَحْرُمُ الْمُضِيُّ فِيمَا فَسَدَ ﴿١٠﴾ إِلَّا بَحْجٌ وَاعْتِمَادٌ أَبَدًا**

القاعدة السادسة والثلاثون: وهي أن العبادة إذا فسدت فإنه يحرم المضي فيها، بل يجب قطعها والتخلص منها لأن المضي فيها مع فسادها محاداة لله عز وجل ولرسوله

صلوات الله  
عليه وسلم

مثال ذلك: رجل كان يصلي ثم أحدهم في أثناء صلاته فإنه يحرم عليه أن يمضي في صلاته، بل الواجب أن ينصرف فإن استمر كان آثماً إلا في الحج والعمرة فإنه يجب المضي في فاسدهما.

(١) سبق تخرجه.

وفساد الحج يكون بالجماع قبل التحلل الأول، وفساد العمرة يكون بالجماع قبل التحلل منها فإذا فسدتا وجب المضي في الفاسد<sup>(١)</sup> والقضاء<sup>(٢)</sup> من العام القادم في الحج أو من حين انتهاء العمرة في العمرة، ولو جامع الإنسان في الحج ليلة العيد فهذا قد فسد حجه فيجب عليه إتمامه ثم يحج من العام القادم قضاء.

ولو جامع في العمرة بعد الطواف وقبل السعي فإنه يمضي فيها ثم يقضيها إذا فرغ منها لأنها فسدت بالوطء.

(١) الفاسد والباطل يعني واحد وهو: مخالفة الفعل ذي الوجهين الشرع، أي الفعل الذي يقع تارة موافقاً للشرع لاستجماعه ما يعتبر فيه شرعاً، وتارة مخالفًا لانتفاء ذلك، عبادة كان كالصلوة أو عقداً كالبيع. خلافاً لأبي حنيفة - رحمة الله - في قوله: مخالفة ما ذكر للشرع إن كانت لكون النهي عنه لأصله أي ما يتوقف عليه فهي (البطلان) كما في الصلاة بدون بعض الشروط أو الأركان، أو لوصفه فهي الفساد، كما في صوم يوم النحر للإعراض بصومه عن ضيافة الله للناس بلحوم الأضحى التي شرعها فيه.

قال الإسنوبي: والبطلان والفساد عندنا مترادافان، فنقول مثلاً: بطلت الصلاة وفسدت.

وقال أبو حنيفة: إنهم متبادران، فالباطل عنده: ما لم يشرع بالكلية، كبيع ما في بطون الأمهات. وال fasid: ما يشرع أصله، ولكن امتنع لاشتماله على وصف كالربا، فإنه مشروع من حيث إنه بيع، ومنع من حيث إنه يستعمل على الزيادة بحيث لو ترتكب الزيادة صحيحة البيع.

وقال الفتوحوي: والبطلان والفساد مترادافان، يقابلان الصحة، سواء كان ذلك في العبادات أو في المعاملات، فهما في العبادات: عبارة عن عدم ترتيب الأثر عليها . . . وفرق أصحابنا وأصحاب الشافعية بين الباطل والfasid في الفقه في مسائل كثيرة . ١ هـ.

انظر: (التمهيد ٥٩، شرح الكوكب ١/٤٧٣، القواعد والقواعد الأصولية ١١، الإحکام للأمدي ١/١٣١، التعريفات ٢١١، شرح تقيیع الفصول ٧٦).

(٢) القضاء: هو إيقاع العبادة بعد وقتها المعين لها شرعاً. فالإيقاع: جنس في التعريف يشمل القضاء والأداء والإعادة، وإضافة العبادة إلى الإيقاع يخرج العاملة فلا توصف بقضاء ولا بغيره. وإيقاع العبادة بعد وقتها المعين لها شرعاً، قيد في التعريف مخرج للأداء فإنه: إيقاع العبادة في وقتها المقدر لها شرعاً مع كونها لم تسبق بأداء مختلط، ومخرج للإعادة فإنهما: إيقاع العبادة في وقتها بعد تقدم إيقاعها على خلل في الأجراء، كمن صلى بدون ركن، أو في الكمال، كصلة المفرد. (نهاية السول ١/٩٠، الإبهاج ١/٧٦، تقریب الوصول ص ٥١٠).

وقوله: «أبداً» فهذا من باب التأكيد، وكذلك نقول في المعاملات إذا باع يباعاً فاسداً فإنه يحرم المضي فيه ويجب رد المبيع إلى البائع والثمن إلى المشتري.

#### ٤٥- ( والنَّفْلَ جَوْزٌ قَطْعُهُ مَا لَمْ يَقْعُ حَجَّاً وَعُمَرَةً فَقَطْعُهُ امْتَنَعَ )

القاعدة السابعة والثلاثون: أنه يجوز للإنسان أن يقطع النفل بعد الشروع فيه، لأن النفل<sup>(١)</sup> لا يجب بالشرع فيه. دليل ذلك: أن النبي ﷺ دخل يوماً على أهله فقال: هل عندكم شيء؟ فقالوا: نعم - حيس. قال: أربينيه فلقد أصبحت صائمًا، فأكل<sup>(٢)</sup>. وهذا قطع للنفل. هكذا استدل الفقهاء بهذا الحديث وعللوا ذلك بأن الصيام شرعاً هو الصيام المعروف للتعبد لله تعالى بالإمساك عن المفطرات من الفجر إلى الغروب. مع أنه يحتمل أن قوله: أصبحت صائمًا. أي مسكاً عن الطعام والشراب لأن الصيام يكون بمعنى الإمسام في اللغة. لكن رد هذا بأن: الألفاظ إذا اطلقت في الشرع فإنها تحمل على المعنى الشرعي.

لكن مع القول بجواز النفل يكره أن يقطعه إلا لغرض صحيح مثل أن يتنتقل من مفضول إلى أفضل أو نحو ذلك. واستثنى المؤلف: الحج والعمرة فإنه لا يجوز قطعهما ولو كانوا نفلاً لقوله تعالى: ﴿وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمَرَةَ لِلَّهِ﴾ (سورة البقرة: ١٩٦)، وكان هذا قبل فرض الحج.

(١) النفل: لغة: اسم للزيادة، ولها سميت الغنية نفلاً، لأنها زيادة على ما هو المقصود من شرعية الجهاد، وهو إعلاء كلمة الله وقهر أعدائه.

واصطلاحاً: ما شرع زيادة على الفرائض والواجبات، وهو المسمى «بالمندوب والمستحب والتطور». (التعريفات ص ٣١٤).

(٢) أخرجه مسلم: في كتاب الصيام (١٣)، باب جواز صوم النافلة بنية من النهار قبل الزوال، وجواز فطر الصائم نفلاً من غير عذر (٣٢) الحديث (١٦٩ / ١١٥٤).

وَالْإِثْمُ وَالضَّمَانُ يَسْقُطُ بِالْجَهْلِ وَالْإِكْرَاهِ وَالنُّسْيَانِ  
إِنْ كَانَ ذَا فِي حَقِّ مَوْلَانَا وَلَا تُسْقُطُ ضَمَانًا فِي حُقُوقِ الْمَلا\*

القاعدة الثامنة والثلاثون: وهي أن إثم المعصية وضمان المتف يسقطان بالجهل والإكراه والنسيان.

الجهل هو: عدم العلم سواء كان جهلاً بالحكم أو جهلاً بالحال<sup>(١)</sup>.

والإكراه هو: الإجاء إلى الشيء بفعله بدون اختيار<sup>(٢)</sup>.

والنسيان هو: ذهول القلب عن شيء معلوم<sup>(٣)</sup>. مثال النسيان: لو قتل الإنسان صيداً وهو محرم معمداً فيكون عليه بذلك الإثم لأنّه عصى الله حيث يقول الله عز وجل: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُومٌ﴾ (سورة المائدة: ٩٥) وعليه الضمان لقوله تعالى ﴿فَحَرَاءٌ مِّثْلُ مَا قُتِلَ مِنَ النَّعْمَ﴾ (سورة المائدة: ٩٥)، ولكن لو فعل ذلك جاهلاً أو مكرهاً أو ناسياً فإنه لا إثم عليه ولا كفاره لقوله تعالى: ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِنَّ نَسِيَنا

(١) الجهل في اللغة: نقىض العلم. (لسان العرب ٧١٣/١، المصباح المنير ٥٦/١، الصحاح ١٦٦٣/٤).

واصطلاحاً: هو تصور الشيء على خلاف ما هو به. وقيل: هو انتفاء العلم بالقصد في الأصح، وقيل: زوال المعلوم عن القوة الحافظة.

انظر هذه التعريفات وأنواع الجهل عند. (الشیرازی فی اللمع ص ٣، البرهان ١/١٢٠، الإرشاد ص ٥، شرح جمع الجواجم ٢١١/١، غایة الوصول ص ٢٣، شرح اللمع ١٥١/١، الآيات البینات ١/٢٢٦، التعريفات ٨٠، شرح الكوكب ٧٧/١، تقریب الوصول ص ٤٦، تشییف المسامع ص ١٩، الحدود للباجی ص ٢٩، المحصول ١١/١، المنهاج ص ١١، حاشیة البنانی ١٦١/١).

(٢) وقيل في تعريفه: هو عبارة عن تهدید القادر على ما هدد غيره بمکروه على أمر بحيث ينتهي به الرضا. وقيل: هو فعل سوء يوقعه بغیره فيقوت رضاه أو يفسد اختياره مع بقاء أهليته. (الكلیات/ص ١٦٣).

(٣) انظر: التعريفات ص ١٦٧.

أَوْ أَخْطَأْنَا ﴿سورة البقرة: ٢٨٦﴾ فقال الله تعالى قد فعلت - ولقوله: ﴿وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكُنْ مَا تَعْمَدُتْ قُلُوبُكُمْ﴾ (٥) (سورة الأحزاب: ٥).

وفي الحديث: «إن الله تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه»<sup>(١)</sup>.  
ثم استدل الناظم. فقال: «إن كان ذا في حق مولانا» يعني: إن كان هذا الإثم  
والضمان في حق الله فإنه يسقط بما ذكر.

وقوله: «ولا تسقط ضماناً في حقوق للملا» يعني أن حقوق الخلق لا يسقط  
ضمانها بالجهل والنسيان والإكراه، فلو أن الإنسان أتلف مال شخص يظنه مال نفسه،  
فهذا جاهل ولكن عليه الضمان ويسقط إثمه بجهله، وكذلك لو نسي فأتلف مال غيره  
فلا إثم عليه لكن عليه الضمان، وكذلك لو أكره على إتلاف مال غيره فإنه لا إثم  
عليه ولكن عليه الضمان.

### وَكُلُّ مُتَلَّفٍ فَمَاضُمُونٌ إِذَا ۖ لَمْ يَكُنِ الْإِتْلَافُ مِنْ دَفْعِ الْأَذَى

القاعدة التاسعة والثلاثون: وهي أن كل متلف فإنه مضمون على متلفه سواء كان  
ذلك يتعلق بحق الله عز وجل أو يتعلق بحق الآدميين، فلو احتاج المحرم إلى صيد  
فاصطاده ليأكله ويدفع ضرورته فإنه يضمنه بالجزاء لكنه ليس بأئم لأنه مضطر، ثم  
استثنى من هذه القاعدة ما لم يكن ذلك لدفع أذاه فإن كان ذلك من أجل دفع أذاه  
 فإنه ليس بمضمون، فلو أن صائلاً صال على شخص ولو يندفع إلا بالقتل فقتله فلا  
شيء عليه. حتى لو كان آدمياً صال عليك ولو يندفع إلا بالقتل فقتلته فلا شيء  
عليك لقول النبي ﷺ: «فِيمَنْ صَالَ عَلَيْهِ أَوْ عَلَىٰ مَا لَهُ آدَمِيٌّ قَالَ: قَاتَلَهُ قَاتَلَهُ أَرَأَيْتَ إِنْ

(١) آخر جه البخاري: فتح الباري (٩/٣٩٠ ط دار الفكر) والدارقطني (٤/١٧١)، وذكره المتقد الهندي  
في الكتز برقم (٣٤٤٥٨) والدر المشور للسيوطى (١/٣٧٦) وذكره السهمي في تاريخ جرجان برقم  
(٣٥٧).

قتله قال هو في النار. قال: أرأيت إن قتلتني؟ قال: فأنت شهيد<sup>(١)</sup> فلو صالح على الإنسان - ضبع ليأكله ولن يندفع إلا بقتله فله قتله ولا جزاء عليه، لكنه لا يحل أكله في هذه الحال.

### **وَيُضْمِنُ الْمِثْلَ بِالْمِثْلِ وَمَا لَيْسَ بِمِثْلِي بِمَا قَدْ قَوِّمَ**

القاعدة الأربعون: لما ذكر الناظم أن المتلف مضمون على متلفه بين كيفية الضمان بهذا البيت. فقال: «ويضمن المثل بالمثل الخ» يعني أن المثل يضمن بمثله، فإذا أتلف إنسان فإنه يضمنه بإنسان مثله، وإذا أتلف قلماً فإنه يضمنه بقلم مثله وهلم جر، أما ما لا مثل له فإنه يضمن بالقيمة. أي: بما يساوي وقت الإنلاف، مثل طعام مطبوخ فيه لحم وفيه قرع وأشياء أخرى ولا يمكن أن يكون له مثيل فهذا يضمن بقيمتها وقت إنلافه لأنه إذا تعذر الأصل رجعنا إلى البدل.

### **وَكُلُّ مَا يَحْصُلُ مِمَّا قَدْ أَذِنَ فَلَيْسَ مَضْمُونًا وَعَكَسَهُ ضُمِّنَ**

القاعدة الخامسة والأربعون: وهي أن المتلف الذي يحصل مما قد أذن فيه وليس بمضمون. وما يحصل من شيء لم يؤذن فيه فإنه مضمون، وفي هذه القاعدة يقول الفقهاء ما ترتب على المأذون فليس بمضمون وما ترتب على غير المأذون فهو مضمون. ويظهر هذا بالمثال: فلو أن رجلاً جنى على شخص فقطع كفه ثم تأكل الجرح حتى هلك، فإن الجاني يقتل إذا تمت شروط القصاص ولو أن شخصاً جنى على آخر فقطع كفه فاقتصرنا من الجاني وقطعنا كفه ثم تأكل الجرح ثم هلك الجاني فإنه لا يضمن لأن ذلك ترتب على فعل مأذون فيه وهو القصاص.

(١) أخرجه مسلم (٢٢٥، ١٤٠) في الإيمان، باب الدليل على أن من قصد أخذ مال غيره بغير حق كان القاصد مهدراً للدم في حقه وإن قتل كان في النار وأن من قتل دون ماله فهو شهيد.

**فَمَا عَلَى الْمُحْسِنِ مِنْ سَبِيلٍ** ﴿٤﴾ وَعَكْسُهُ الظَّالِمُ فَاسْتَمْعُ قَيْلِي  
القاعدة الثانية والأربعون: وهي ما على المحسن من سبيل . يعني ليس عليه طريق  
يُلام به أو يضمن به لأنّه محسن .

مثال ذلك : أعطى شخصاً وديعة يحفظها له ثم تلفت الوديعة بغير تعد منه ولا  
تفريط فإنه لا ضمان على المودع لأنّه محسن . وقد قال الله تعالى : ﴿مَا عَلَى الْمُحْسِنِ  
مِنْ سَبِيلٍ﴾ (سورة التوبة: ٩١) ، وعكسه الظالم المعتدي فإنه يضمن مثاله : الغاصب إذا  
غصب من شخص شيئاً ثم تلف هذا الشيء أو حصل فيه نقص ، فإنّ الغاصب يضمنه  
لأنّه ظالم .

وقد قال النبي ﷺ : «ليس لعرق ظالم حق»<sup>(١)</sup> .

(١) الحديث أخرجه أبو داود في الخراج حديث (٣٠٣٧) وصححه الألباني . وأخرجه الترمذى  
(١٣٧٨) والبيهقي في الكبرى (٩٩/٦) والشافعى في مسنده (٢٤٤) . هذه الجملة الوجيزة من الكلمات  
الجامعة التي جرت على لسان النبوة - ومعناها: أن يغرس الرجل ، أو يزرع ، أو يبني ، أو يحضر في أرض  
غيره بغير حق ، وحيثند ، فإنه يؤمر بقلعه ، أو هدمه إلا أن يرضى صاحب الأرض بتركه . (معالم السنن  
٤/٢٦٥ ، فتح الباري ١٩/٥) .

وبناء على ذلك ذهب جمهور الفقهاء - وهو ظاهر الرواية عند الحنفية - إلى أنه يؤمر بقلع الشجر ،  
ويهدم البناء ، تفريح الأرض من كل ما أنشأ فيها ، وإعادتها كما كانت (الموسوعة ٢٧٤٢٨) .

قال ابن قدامة: لا نعلم فيه خلافاً . (المغني ٥/٢٧٩) وذلك لحديث عروة بن الزبير أن رسول الله ﷺ  
قال: «من أحيا أرضاً ميتة فهي له، وليس لعرق ظالم حق» قال: «فلقد أخبرني الذي حدثني هذا  
الحديث، أن رجلين اختصما إلى رسول الله ﷺ ، غرس أحدهما نخلاً في أرض الآخر، فقضى  
لصاحب الأرض بأرضه، وأمر صاحب النخل أن يخرج نخله منها» قال: فلقد رأيتها، وإنها لتضر布  
أصولها بالفنوس وإنها لنخل عمٌ - أي: طويلة . ولأنه شغل ملك غيره، فيؤمر بتغريمه دفعاً للظلم ، ورداً  
للحق إلى مستحقه . (المغني ٥/٣٨٠) .

قال الشافعية والخانبلة: عليه أرش نقصها إن كان، وتسويتها، لأنّه ضرر حصل بفعله، مع أجرة المثل  
إلى وقت التسليم . (شرح المحلي ٣/٣٩، الروض المربع ٢/٢٤٩، الموسوعة ٢٧٤/٢٨) .

والمالكية خيروا المالك بين قلع الشجر ، وهدم البناء ، وبين تركهما ، على أن يعطي المالك الغاصب قيمة  
أنفاس الشجر والبناء مقلوعاً بعد طرح أجرة التنصيف والقلع ، لكنهم قيدوا قلع الزرع بما إذا لم يفت ، =

وقوله: «فاسمع قيلي» تكملة للبيت، ولكن فيه فائدة: وهي أنه ينبغي للإنسان أن يسمع ما يقال من العلم النافع.

### ثُمَّ الْعُقُودُ إِنْ تَكُنْ مُعاَوْضَه ﴿٣﴾ فَحَرَرْنَاهَا وَدَعَ الْمَخَاطَرَه

القاعدة الثالثة والأربعون: وهي أن العقود تنقسم إلى قسمين:

(أ) قسم معاوضة مثل: البيع والإجارة، فيجب أن تحرر وأن تكون معلومة وأن تتم فيها الشروط المعروفة لأن كل واحد من المعارضين يريد أن يكون حقه قائماً، وإذا كان هناك جهالة صار ذلك سبباً للتزاع بين الناس ولهذا قال: «فحررناها ودع المخاطرة» فتعقد عقد غرر فتحصل فيه المخاطرة بل يجب أن يكون معلوماً لأن النبي ﷺ نهى عن بيع الغرر<sup>(١)</sup>.

### وَإِنْ تَكُنْ تَبَرُّعًا أَوْ تَوْثِيقَه ﴿٤﴾ فَأَمْرُهَا أَحْفَفُ فَادِرَ التَّفْرِقَه

هذا البيت تتمة للبيت السابق.

وإن كان تبرعاً: يعني عقود تبع كالهبات والصدقات وما أشبهها فأمرها خفيف، وعلى هذا فلو وهبت شخصاً شيئاً مجهولاً فلا بأس لأنه إن حصل على ما يريد فهو المطلوب وإن لم يحصل فلا ضرر عليه وكذلك التوثقة يعني الرهن أيضاً أمره أخف ولهذا يجوز أن يرهن ما لا يجوز بيعه كالثمر قبل بدء صلاحها لأنه لو قدر أنه ما حصل المطلوب فالحق باق ولهذا قال:

= أي لم يمض وقت ما تُراد الأرض له، فله عندئذ أخذه بقيمة مقلوعاً مطروحاً منه أجرة القلع، فإن فات الوقت بقي الزرع للزارع، ولزمته الكراء إلى انتهاءه، ونص على مثل هذا الخفيف. (القواعد الفقهية ص ٢١٧، الشرح الكبير ٤٦١/٣، رد المحتار ١٢٤/٥، الموسوعة ٢٧٤/٢٨).

(١) عن أبي هريرة قال: نهى رسول الله ﷺ عن بيع الغرر، وعن بيع الحصا. الحديث رواه مسلم في البيوع حديث (١٥١٣) وأبو داود (٣٣٧٦) والترمذى (١٢٣٠).

**لأن ذي إن حَصَلتْ فَمَفْنِمُ ﴿٢﴾ وإن تَفْتُ فَلَيْسَ فِيهَا مَغْرُمٌ**

«لأن ذي» يعني: عقود التبرعات إن حصلت فمفمن، وإن لم تحصل فليس فيها مغموم ولذلك يسامح فيها بالجهل، ولو وهب الإنسان عبداً آباء فالهبة صحيحة لأنه إن حصل على هذا العبد فهو غائم وإن لم يحصل عليه فليس بغارم وكذلك بقية التبرعات كذلك التوثقة لأن الحق باق فإن حصلت التوثقة فهذا زيادة فضل وإن لم تحصل لم يضره شيء وهذا هو الفرق الذي طلب الناظم ملاحظته بقوله: «فادر التفرقة».

**وَكُلُّ مَا أَتَى وَلَمْ يُحَدِّدْ ﴿٣﴾ بالشَّرِعِ كَالْحِرْزِ فِي الْعُرْفِ احْدُودٌ**

القاعدة الرابعة والأربعون: وهي من القواعد المهمة، وهي أن ما جاء في الكتاب والسنة مطلقاً بغير تحديد فإنه يرجع فيه إلى العرف<sup>(١)</sup> مثل الحرز: وهو ما تحفظ به الأموال، فإنه لم يحدد في الشرع فيرجع فيه إلى العرف وكذلك النفقات حددت بالعرف وأشياء كثيرة إذا لم يرد الشرع بالتحديد فإننا نرجع في ذلك إلى العرف.

(١) العرف هو: ما استقر في النفوس من جهة شهادات العقول وتلقته الطباع السليمة بالقبول. (الكليات ص ٦١٧، والتعريفات ص ١٩٣). والعرف قسمان:

(أ) عرف صحيح: وهو العادة التي لا تختلف نصاً من نصوص الكتاب والسنة، ولا تفوت مصلحة معترضة ولا تجلب مفسدة راجحة.

مثاله: تعارف الناس على دفع أثمان المبيعات باستخدام بطاقات الدفع، وتعارفهم على بيع العملات وتعارفهم على التجارة بالأوراق المالية ... إلخ.

(ب) عرف فاسد: وهو العادة تكون على خلاف النص، أو فيها تفويت مصلحة معترضة أو جلب مفسدة راجحة.

مثاله: تعارف الناس على الاقتراض من المصارف الربوية، وتعارفهم على إقامة مجالس العزاء، وتعارفهم على استعمال ألفاظ البناء عند التلاقي. (يسير علم أصول الفقه: ص ٢١٢).

**مِنْ ذَاكَ صِيغَاتُ الْعُقُودِ مُطْلِقاً ﴿٤﴾ وَنَحْوُهَا فِي قَوْلِ مَنْ قَدْ حَقَّا**  
 ومن ذاك أي ما أطلقه الشرع ولم يحدده ألفاظ العقود كالبيع والإجارة والرهن والوقف. (مطلقاً) يعني حتى النكاح فإنه ليس له لفظ معين، بل كل ما دل على المقصود انعقدت به العقود. «ونحوها في قول من قد حققا» أي نحو ألفاظ العقود، أي أنه يرجع فيها إلى العرف وما يقتضيه اللفظ عرفاً كصيغ الطلاق والخلع والإقرار وغيرها.

**وَاجْعَلْ كَلْفُظِ كُلِّ عَرْفٍ مُطَرِّدَ ﴿٥﴾ فَشَرْطُنَا الْعُرْفِيُّ كَالْلُفْظِيِّ يَرِدُ**

القاعدة الخامسة والأربعون: وهي أن الأعراف المطردة كالمشروط، فإذا جرت العادة بشيء معين فإنه يكون كالمشروط. فمثلاً: إذا استأجرت بيتك للسكنى وأردت أن أجعل فيه شيئاً خلاف العادة فإن ذلك لا يجوز وإن لم يكن شرطاً على ... لماذا؟ لأن العرف المطرد كالشرط اللغطي، فيكون معمولاً به، ولأن الشرط العرفي المطرد كالشرط اللغطي له حكمه فيكون معتبراً.

**وَشَرْطُ عَقْدِ كَوْنِهِ مِنْ مَالِكٍ ﴿٦﴾ وَكُلُّ ذِي وِلَايَةٍ كَمَالِكٍ**

القاعدة السادسة والأربعون: وهي أن جميع العقود لابد أن تكون من مالك، أي من يملك ذلك العقد فإن كان بيعاً فلابد أن العاقد مالك للمبيع، وإن كان إجارة فلابد أن يكون المؤجر مالكاً للمستأجر وهلم جرا.

«وكل ذي ولاية كمالوك»: يعني من له ولاية على الشيء بوكالة أو وصية أو غيرهما فإنه كمالوك أي عقده نافذ.

**وَكُلُّ مَنْ رَضَاهُ غَيْرُ مُعْتَبِرٍ ﴿٧﴾ كَمْبَرَئِ قَعِلْمَهُ لَا يُعْتَبِرُ**

القاعدة السابعة والأربعون: وهي أن من لا يعتبر رضاه لا يعتبر علمه، فكل إنسان لا يعتبر رضاه بالشيء فإنه لا يعتبر علمه لأنه إذا كان لا يعتبر رضاه فسوف يقع سوء

علم أم لم يعلم رضي أم لم يرضي . ومثلوا بذلك بطلاق المرأة فإن طلاق المرأة لا يعتبر رضاها به فلا يعتبر علمها فلو طلقها الزوج ولم تعلم المرأة بالطلاق وقع الطلاق . وعلى هذا فلو طلقها ثم حاضت بعد الطلاق ثلاث مرات وهي لم تعلم بالطلاق انقضت عدتها لأنه لا يشترط رضاها فلا يشترط علمها . وعكس ذلك كل من يعتبر رضاها تعتبر علمه لأنه لا يمكن رضاه إلا بالعلم .

مثال ذلك : لو زوج اخته بدون علمها لم يصح النكاح لأنه يشترط رضاها فلا بد من علمها .

### **وَكُلُّ دَعْوَى لِفَسَادِ الْعَقْدِ ﴿٤﴾ مَعَ اَدَعَاءِ صِحَّةٍ لَا تُجْدِي**

القاعدة الثامنة والأربعون : وهي من القواعد العامة . يعني إذا تنازع في صحة العقد فادعى أحدهما صحة العقد وادعى الآخر فساده فإن دعوى الفساد لا تقبل .

مثال ذلك : لو عقد عقد بيع وتم العقد وحصل التناقض ثم ادعى البائع أن العقد وقع بعد نداء الجمعة الثاني فإنه لا تقبل إلا ببيبة وهكذا كل عقد إذا اختلف المتبایعان فيه ، فادعى أحدهما ما يقتضي صحته وادعى الآخر ما يقتضي فساده فالقول قول مدعى الصحة لأن هذا هو الأصل في العقود .

### **وَكُلُّ مَا يُنْكِرُهُ الْحِسْبُ اَمْنَعَا ﴿٥﴾ سَمَاعَ دَعْوَاهُ وَضَدَهُ اَسْمَعَا**

القاعدة التاسعة والأربعون : وهي من القواعد العامة في الدعاوى أن كل ما ينكره الحس فلا تسمع الدعوى فيه . يعني القاضي لا يلتفت إلى دعوى المدعى في ذلك ولا يهتم به ولا يرفع به رأساً ، فلو ادعى شخص له عشرون سنة أن شخصاً له أحد عشر سنة ابناً له فإنها لا تُسمع هذه الدعوى لأنه لا يمكن أن يولد لشخص من تسع سنين ، وكذلك لو ادعى أن شخصاً من المشرق اعتدى على شخص من المغرب وهو حين اعتدائـه موجود في المغرب . فإن هذه الدعوى لا تُسمع أصلاً لأنها تخالف الحس .

وأما ما كان بعيداً ولكنه ممكن فإن الدعوى فيه تُسمع، ثم ينظر لا يقتضيه الحكم فيما بعد من بينة أو نكول أو نحو ذلك.

### **بَيْنَهُ الْزَّمْ لِكُلِّ مُدَعِّيٍّ وَمُنْكِرًا أَلْزَمْ يَمِينًا تُطْعَ**

القاعدة الخامسة: هي من القواعد التي ذكرها النبي ﷺ ذكرها الناظم بعد قوله فيما سبق أن من ادعى شيئاً لا يمكن فإنها لا تسمع دعواه. ذكر هذا البيت لبيان أن من ادعى شيئاً ممكناً فإنها لا تقبل دعواه إلا ببينة، والفرق بين سماع الدعوى وقبولها. أن عدم السماح يعني أن القاضي لا يلتفت إلى دعوى المدعي ولا يهتم به، وأما عدم القبول فمعناه: أن القاضي يسمع الدعوى وينظر فيها ثم يجريها على حسب القواعد.

ففي هذا البيت **بَيْنَ** الناظم أنه لابد لكل مدعٍ من بينة فقال: **بَيْنَ الْزَّمْ لِكُلِّ مُدَعِّيٍّ** ... إلخ. يعني: الْزَّم المذكر اليمين «**تُطْعَ**» أي تطع ما جاء به الشرع وهو قول النبي ﷺ: «**البينة على المدعى واليمين على من أنكر**»<sup>(١)</sup>.

مثال ذلك: لو ادعى زيد على عمرو ديناً فأكفر عمرو. قلنا لزيد: أنت ببينة فإن أتي ببينة حكم له بها لا بد دعواه. لأن دعواه سبب وليس مقتضايا للحكم وإن لم يأت ببينة قيل للمنكر احلف، فإن حلف برأ وإن لم يحلف قضى عليه بالنكول. ، وهل ترد اليمين على المدعى، إذا نكل المنكر في ذلك؟ قولان للعلماء: فمنهم من قال لا ترد منهم من قال ترد. والصحيح: أن هذا راجع إلى القاضي فإن رأى أن يردها إلى المدعى لاتهامه إياه بالكذب فلا يتأس وإلا فالالأصل أن المنكر إذا نكل عن اليمين قضى عليه وكذلك لو ادعى زيد على عمرو عيناً بيده. أي بيد عمرو فقال عمرو: هي لي. وقال المدعى: هي لي.

(١) الحديث أخرجه الترمذى (١٣٤١) والبيهقى (٢٧٩/٨) والبغوى في شرح السنة (١٠١/١٠) والترمذى في مشكاة المصايب (٣٧٦٩) والمتقى الهندى في كنز العمال (١٥٢٨٢) والسيوطى في جم الجواع (١٠٣٧) والشافعى فى مسنده (١٩١).

قلنا للمدعي: هات بينة. فإن أتى ببينة تشهد أنها له. فهذا هو المطلوب ويحكم له بها وإن لم يأت ببينة قيل للمدعي عليه - وهو المنكر - احلف فإذا حلف فهي له وإن نكل قضي عليه بالنکول وفي رد اليمين على ما سبق من الخلاف<sup>(١)</sup>.

### **كُلُّ أَمِينٍ يَدْعُ الرَّدَ قَبْلَ مَا لَمْ يَكُنْ فِيمَا لَهُ حَظٌ حَصَلَ**

**القاعدة الواحدة والخمسون:** أن الأمين وهو الذي حصلت العين بيده بإذن من الشارع كولي اليتيم أو من المالك كالوكيل والوصي والناظر إذا دعى الرد. أي أنه رد

(١) من الملاحظ أن هذه القاعدة العظيمة ينبغي عليها عدد من القواعد الفقهية القضائية ولا سيما قولهم: (الأصل براءة الذمة) باعتبار كون المدعي عليه بريئاً من دعوى المدعي، كان القول قوله عند عدم توافر البينة، فإذا اختلفا في قيمة المتألف والمغصوب، فالقول قول الغارم، لأن الأصل البراءة عما زاد عن قوله. (الموسوعة ١٩٤/١٢).

وارشد إلى هذا المعنى الإمام المازري في شرح قوله عليه السلام: «لو بعطا الناس بدعواهم لأدعى الناس دماء رجال وأموالهم، ولكن اليمين على المدعي عليه» إذ يقول: «اليمين في الشريعة على أقوى المتدعين سبيلاً، ولما كان الأصل عدم الأفعال والمعاملات استصحبنا ذلك، فكان القاتل بما يطابق هذا الأصل هو المدعي عليه، فوجب تصدقه، ولكن لم يقتصر الشرع على الثقة بهذا الأصل في كثير من الدعاوى حتى أضاف إليه يمين المدعي عليه التمسك بهذا الأصل لتأكد غلبة الظن بصدقه. (المعلم بفوائد مسلم ٤٠١).

ونخلص من ذلك إلى أن التشريع الحكم جعل القول قول المدعي عليه عند فقدان البينة من طرف المدعي، مع كذب كل منهما ممكن، لأن الأصل براءة ذمة المدعي عليه من الحقوق. (عدة البروق في الجموع والفروق للونشريسي ص ٤٨٢).

هذا، وإن تمييز القاضي المدعي من المدعي عليه يعتبر من أهم الأمور التي تعينه على إصابة الحق في الأحكام التي يصدرها، ذلك أن الشارع جعل عبء الإثبات في الدعوى على المدعي، وعبء دفعها باليمين على المدعي عليه إن لم يستطع المدعي إثباتها ببينة.

وهذا الأمر هو مدار القضاة وعموده، إذ بعد تتحققه لا يقي على القاضي سوى تطبيق القواعد المعروفة في البيانات والترجيح، لذلك اجتهد الفقهاء في وضع الضوابط التي تعين القضاة على التمييز بينهما، وخالفوا في ذلك. وللتفصيل انظر: الموسوعة ٤٥٨/٥، الذخيرة ٢٧٢/٢٠، ٢٧٦-٢٧٢، الوجيز للغزالى ٢/٢٦٠، مغني المحجاج ٤٦٤، قواعد الأحكام ٣٢/٢، شرح الحال المحلي ٤/٣٣٦، الأشباه والناظر للسيوطى ص ٧١-٧، المسوط ١٧/٣١، بدائع الصنائع ٦/٢٢٤، المغني ٩/٢٧٢.

العين إلى صاحبها فإنه يقبل قوله في الرد إلا إذا كان الحظ لنفسه. أي لنفس من هو بيده فإنه لا يقبل قوله في الرد حتى يأتي ببينة، ولهذا قال: «فيما لم يكن له في حظ حصل» أي فيما للمدعى فيه أي: نصيب فإنه لا يقبل قوله في الرد.

مثال ذلك: رجل استعار من شخص حاجة ثم ادعى المستعير أنه ردتها إلى المغير فإنه لا يقبل قوله لأنَّه أخذ (١) لنفسه.

### وأطْلُقِ الْقَبُولَ فِي دَعْوَى التَّلْفِ ❁ وَكُلُّ مَنْ يُقْبَلُ قَوْلُهُ حَلَفُ

القاعدة الثانية والخمسون: أن كل من ادعى التلف وهو أمين فدعواه مقبولة مطلقاً إذا كان أميناً وحصلت العين بيده بإذن من الشارع أو بإذن من المالك، فقوله مقبول إذا ادعى التلف لكن لابد من اليمين.

وقوله: «وكل من يقبل قوله حلف» هذه هي القاعدة الثالثة والخمسون. وهي أن كل من يقبل قوله فإنه يحلف.

مثال: رجل أودعته مالاً فادعى أنه تلف فيقبل قوله لكنه يحلف رجل آخر أعرته حاجة، من الحاجات ادعى أنها تلفت فيقبل قوله أيضاً لكنه يحلف وهكذا كل من كانت العين بيده بإذن من الشارع أو من المالك فإنه يقبل قوله في التلف.

### أَدَّ الْأَمَانَ لِلَّذِي قَدْ أَمَنَكَ ❁ وَلَا تَخُنْ مَنْ خَانَ فَهُوَ قَدْ هَلَكَ

القاعدة الرابعة والخمسون: مأموردة من قول النبي ﷺ: «أَدَّ الْأَمَانَةَ إِلَى مَنْ أَئْتَمْكَ وَلَا تَخُنْ مَنْ خَانَكَ» (٢)، فإذا أعطاك إنسان وديعة مائة ريال مثلاً وكان عنده لك مائة ريال قد جحدها، فلا يجوز لك أن تنكر هذه المائة لأنَّه جحدك حشك وخانك بل أد

(١) غير واضحة بالأصل.

(٢) أخرجه أحمد: ٤١٤ / ٣، وأبو داود (٣٥٣٤) وصححه الألباني.

الأمانة له. وهو كما في البيت «قد هلك» فيكون الأمر عليه. أي عليه الوزر وأنت لك الأجر لأن بهذا تستقيم أموال الناس. ولو قلنا كل من خانك فخنه لكان الناس يأخذ بعضهم بعضاً ولا تتم الأمور.

### وَجَائِزُ أَخْذُكَ مَا لَا اسْتَحِقُ ❁ شَرْعًا وَلُوسِرًا كَضَيْفٍ فَهُوَ حَقٌّ

القاعدة الخامسة والخمسون: وهي أنه لما ذكر الناظم أنه لا يجوز أن تخون من خانك بينَ أنه يستثنى من ذلك ما استحقه الإنسان بسبب ظاهر فإن له أن يأخذ من مال من منعه سراً أو علناً وذلك مثل الضيف: الضيف له حق على مضيقه. لقول النبي ﷺ: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه»<sup>(١)</sup>، وإذا امتنع المضييف عن حق الضيف، فللضييف أن يأخذ من مال المضييف ما يكفيه بالمعروف لأن هذا سبيه ظاهر ولا تقع فيه الخيانة ولا العوض.

ومثل ذلك: النفقة إذا وجب لأحد على أحد وامتنع من وجوبه فإن من له النفقة أن يأخذ من مال المتنع ما يكفيه لأن النبي ﷺ أذن لهند بنت عقبة أن تأخذ من مال أبي سفيان ما يكفيها وولدها بالمعروف ويكتفي حين قالت له: إن أبي سفيان رجل شحيح لا يعطيوني من النفقة ما يكفيه ويكتفي ولدي أو قالتبني. قال: «خذلي ما يكفيك وولدك بالمعروف»<sup>(٢)</sup>.

### قَدْ يُثْبَتُ الشَّيْءُ لِغَيْرِهِ تَبَعُ ❁ وَإِنْ يَكُنْ لَوَاسْتَقْلَ لَامْتَنَّ

القاعدة السادسة والخمسون: وهي أن الشيء قد ثبت تبعاً لغيره. نصّ عليها الفقهاء رحمهم الله، فقالوا: ثبت تبعاً مالا ثبت استقلالاً... وهذه مأموره من

(١) أخرجه البخاري: (٦١٩). ومسلم: (٤٨/٧٧).

(٢) أخرجه البخاري: (٥٣٦٤). ومسلم: (١٧١٤/٧).

أمثلة جاء بها الشرع منها الحامل فإذا بيع حملها مفرداً لا يجوز لأن النبي ﷺ نهى عن ذلك، لكن لو بيعت وهو حامل صحة البيع لأنه كجزء من أجزاءه ولهذا لو قالت: بعثك هذه الشاة وحملها لم يصح البيع لأنه أفرده عن أمه بهذه الصفة.

### **كَحَامِلِ إِنْ بَيْعَ حَمْلُهَا امْتَنَعْ ﴿١﴾ وَلَوْ تَبَاعُ حَامِلًا لَمْ يَمْتَنَعْ**

يعني أنه لو بيع حملها وحده امتنع - وقولنا « ولو تباع حاملاً لم يمتنع » وقوله « حاملاً » حال من نائب الفاعل المستتر في قوله « ولو تباع » ولا يصح المعنى لو جعلتها نائب الفاعل . وهذا المثال منطبق تماماً على ما قلنا من أنه يثبت تبعاً ما لا يثبت استقلالاً وكذلك اللبن في الضرع لو بيع وحده امتنع ولو بيعت شاة فيها لبن لم يمتنع .

### **وَكُلُّ شَرْطٍ مُفْسِدٍ لِلْعَقْدِ ﴿٢﴾ بِذِكْرِهِ يُفْسَدُ بِالْقَصْدِ**

القاعدة السابعة والخمسون: أن كل شرط يفسد العقد بالذكر يفسده بالنية . ومثلوا لذلك بنكاح المحلل وهو أن يتزوج امرأة طلقها زوجها لسابق ثلاث طليقات فلا تحل له إلا بعد زوج فإذا شرط عليه في العقد أن يطلقها إذا جامعها فالنكاح فاسد وكذلك لو نوى بلا شرط فالنكاح فاسد لقول النبي ﷺ : « إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى »<sup>(١)</sup> ولهذا قال الناظم :

### **مِثْلُ نِكَاحٍ قَاصِدٍ التَّحْلِيلِ ﴿٣﴾ وَمَنْ نَوَى الطَّلاقَ لِلرَّحِيلِ**

هذا مثال للبيت السابق . . وقوله: « ومن نوى الطلاق للرحيل » يعني من نوى النكاح إلى أن يرحل . وهذا في الإنسان الغريب يتزوج امرأة في بلد الغربة بنية أن

(١) سبق تخريرجه .

يطلقها إذا رجع إلى أهله فإنه في هذه الحال يكون نكاحه فاسداً كما لو شرط ذلك عند العقد كنية التحليل لقول النبي ﷺ : «إِنَّ الْأَعْمَالَ بِالنِّيَاتِ .....».

**لَكُنَّ مَنْ يَجْهَلُ قَصْدَ صَاحِبِهِ ❁ ❁ ❁ فَالْعَقْدُ غَيْرُ فَاسِدٍ مِنْ جَانِبِهِ**

هذا البيت كالاستثناء مما سبق لما ذكر أن قصد المحرم كفعله ذكر أن من جهل قصد صاحبه فإن العقد ليس فاسداً من جانبه .

مثال ذلك : نكاح التحليل : الزوج نوى التحليل والمرأة ووليهما لم ينويوا ذلك ولم يطلاعا على نيته فالعقد في حقهم ليس بفاسد ولكنه فاسد في حق الزوج . وهكذا أيضاً يقال فيمن تخيل على الربا وقصد الربا عن طريق الحيلة وصاحب الذي عامله لم يعلم بذلك فإنه يكون حراماً في حق من تخيل غير حرام في حق من لم يعلم .

**لَا تَأْنِهِ لَا يَعْلَمُ الَّذِي أَسَرَّ ❁ ❁ ❁ فَأَجْرِيَ الْعَقْدَ عَلَى مَا قَدْ ظَهَرَ**

لأنه : أي صاحب من نوى بعقده المحرم لا يعلم عمما أسره من النية الباطنة فأجرى العقد على ما قد ظهر لأن الأحكام تجري في الدنيا على ظاهرها بخلاف الآخرة فإنها تجري على البواطن لقول الله تعالى : ﴿أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بَعْثَرَ مَا فِي الْقُبُورِ﴾<sup>(١)</sup> وَحَصَّلَ مَا فِي الصُّدُورِ﴿ (سورة العاديات: ٩-١٠) . ولقوله تعالى : ﴿إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرٌ﴾<sup>(٢)</sup> يَوْمَ تَبَلى السَّرَّائِرِ﴿ (سورة الطارق: ٨-٩) .

**وَالشَّرْطُ وَالصَّلْحُ إِذَا مَا حَلَّا ❁ ❁ ❁ مُحَرَّمًا أَوْ عَكْسُهُ لَنْ يُقْبَلَا**

القاعدة الثامنة والخمسون : قوله : «إِذَا مَا حَلَّا» ما : زائدة ، وزيادة (ما) بعد (إذا)<sup>(١)</sup> مطردة كثيراً كما في قوله تعالى : ﴿حَتَّىٰ إِذَا مَا جَاءُوهَا شَهَدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ

(١) غير موجودة بالأصل ولعل السياق يتضمنها .

**وأبصارهم وجلودهم** (سورة فاطت: ٢٠)، أي حتى إذا جاءوها. وكذلك **﴿وإذا ما غضبوا هم يغفرون﴾** (سورة الشورى: ٣٧) وكذلك في هذا البيت زائدة والمعنى أن الشرط<sup>(١)</sup> والصلح<sup>(٢)</sup> إذا حلالاً محرماً أو عكسه بأن حرماً حلالاً فإنهما لم يقبلان لقول النبي ﷺ «المسلمون على شروطهم إلا شرطاً أحل حراماً أو حرم حلالاً، والصلح جائز بين المسلمين إلا صلحاً أحل حراماً أو حرم حلالاً»<sup>(٣)</sup> ولقول النبي ﷺ: «كل شرط ليس في كتاب الله فهو باطل وإن كان مائة شرط»<sup>(٤)</sup>.

(١) الشرط: هو ما يلزم من عدمه العدم ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم لذاته. وذلك كالوضوء بالنسبة للصلوة، وحضور الشاهدين لعقد النكاح، فالوضوء شرط لوجود الصلاة الشرعية التي يترب عليها آثارها من كونها صحيحة مجزئة مبرئة للذمة، وليس الوضوء جزءاً من حقيقة الصلاة، وقد يوجد الوضوء ولا توجد الصلاة، وحضور الشاهدين في عقد النكاح شرط لوجوده الشرعي، وقد يحضر الشاهدان ولا ينعقد النكاح.

انظر في تعريف الشرط: (شرح تبيّن الفصول ص ٢٨، أصول البزدوي ١٧٢/٢، أصول السريخي ٣٠٢/٢).

(٢) الصلح: عقد يرفع التزاع. (التعريفات ص ٩٦).

(٣) رواه البخاري: معلقاً في صحيحه ٤٥١/٤، كتاب الإجارة، باب أجر السمسرة. والترمذى: ٦٣٥. وابن ماجه: (٢٣٥٣).

(٤) رواه البخاري: (٢٥٦١) كتاب المكاتب، باب ما يجوز من شروط المكاتب. وهذا الحديث صريح في إبطال كل شرط لا سند له، ولا أصل له من شرع الله تعالى، ومقتضى هذا الحديث أنه يجب الالتزام والوفاء بجميع الشروط والعبود، ما لم يكن فيها ما يعارض النص الصريح. وتبيّن أهمية هذا الأصل من حيث إن تحقق الشرط المتفق عليه بين المتعاقدين هو الذي يستجيب حاجتهما، وينسجم مع مصلحة العقد. وهذا يتفق مع مبدأ العدل الذي يعتبر من ركائز الشعـ الحـكـيمـ. والشرط نوعان:

(أ) الشرط الصحيح: وضابطه عند الحـنـفـيـةـ: اشتراطـ صـفـةـ قـائـمـةـ بـمـحـلـ الـعـقـدـ وقتـ صـدـورـهـ.

أو اشتراطـ ماـ يـقـضـيـهـ العـقـدـ، أوـ يـلـامـ مـقـضـاهـ، أوـ اشتراطـ ماـ وـرـدـ فيـ الشـرـعـ دـلـيلـ بـجـواـزـ اـشـتـراـطـهـ.

أو اشتراطـ ماـ جـرـىـ عـلـيـ التـعـاملـ. وضابطـهـ عـنـدـ الـمـالـكـيـةـ: اـشـتـراـطـ صـفـةـ قـائـمـةـ بـمـحـلـ الـعـقـدـ وقتـ صـدـورـهـ.

أو اشتراطـ ماـ يـقـضـيـهـ العـقـدـ، أوـ اشتراطـ ماـ لـاـ يـقـضـيـهـ العـقـدـ وـلـاـ يـنـافـيـهـ. (المـوسـوعـةـ ١١/٢٦).

(ب) الشرط الفاسد: وضابطـهـ عـنـدـ الـحـنـفـيـةـ: اـشـتـراـطـ أـمـرـ يـؤـديـ إـلـىـ غـرـ غـيرـ يـسـيرـ، أوـ اـشـتـراـطـ أـمـرـ مـحـظـورـ، أوـ اـشـتـراـطـ ماـ لـاـ يـقـضـيـهـ العـقـدـ وـفـيهـ مـفـعـةـ لـأـحـدـ الـمـعـاـقـدـينـ، أوـ لـمـعـقـودـ عـلـيـهـ، وـلـاـ يـلـامـ مـقـضـيـهـ الـعـقـدـ، وـلـاـ مـاـ جـرـىـ عـلـيـ التـعـاملـ بـيـنـ النـاسـ، وـلـاـ مـاـ وـرـدـ فيـ الشـرـعـ دـلـيلـ جـواـزـهـ.

فإذا اشترط شرط في عقد ولم يحلّ هذا الشرط حراماً أو يحرّم حلالاً فهو صحيح فإن شكنا في ذلك فالاصل الصحة حتى يقوم دليل على أن هذا الشرط مخالف للشرع.

### وَكُلُّ مَشْغُولٍ فَلِيْسَ يُشْغِلُ ﴿١٠﴾ بِمُسَقْطِ لِمَابِهِ يَنْشَغلُ

القاعدة التاسعة والخمسون: مثال هذه القاعدة لو رهن الإنسان بيته لشخص ثم أراد أن يرهنه لشخص آخر فإنه لا يصح الرهن الثاني لأننا لو صحّنا الرهن الثاني لأسقطنا الرهن عن الأول وعلم من قوله «يسقط إلخ» أنه لو شغله بما لا يسقط الأول فإنه يصح مثاله أن يبيع بيته المستأجر، فإن البيع صحيح لأنّه لا يسقط حق المستأجر.

### كَمْبَدِلٍ فِي حُكْمِهِ اجْعَلْ بَدْلاً ﴿١١﴾ وَرَبٌّ مَّقْضُولٌ يَكُونُ أَفْضَلاً

القاعدة ستون والواحد والستون: الأول: أن المبدل له حكم المبدل. وإليه أشار بقوله: «كمبدل في حكمه اجعل بدلاً» وله أمثلة كثيرة منها: التيمم بدلاً عن طهارة الماء فيجعل له حكمه فيما يستباح بالماء أي بطهارة الماء - فيستباح بطهارة التيمم ما يستباح بطهارة الماء وتترفع<sup>(١)</sup> (١) بطهارة التيمم كما تترفع بطهارة الماء، لكن إن زال مبيح التيمم وجب استعمال الماء وعلى هذا فلو تيمم المريض قبل دخول الوقت الصلاة ولم يحدث لم يجب عليه إعادة التيمم كالطهارة بالماء.

القاعدة الثانية: في هذا البيت وهي قوله: «ورب مفضول يكون أفضلاً» يعني ربما يعرض للمفضول ما يجعله أفضل من الفاضل وهذا أيضاً له أمثلة فمثلاً قراءة

= وضابطه عند المالكيّة: اشتراط أمر ممحظور، أو أمر يؤدي إلى غرر، أو اشتراط ما ينافي مقتضى العقد. (الموسوعة ٢٦/١٣).

للتفصيل انظر: مجموع الفتاوى ٢٩/١٤٨ - ١٥٠، نظرية الشروط للدكتور الشاذلي ص ٢١٤ المدخل الفقهي ١/٤٧٨-٤٧٩، كشاف القناع ٣/٤٥١.

(١) يراض بالاصل.

القرآن أفضل الذكر وإذا أذن المؤذن وتابعه القاريء كانت متابعته أفضل من قراءة القرآن لأن المتابعة حكم مقررون بسبب فإذا أخره عن سبيه فاتت مشروعيته. والقرآن وقته موسع فصارت إجابة المؤذن أفضل من قراءة القرآن.

### **كُلُّ اسْتِدَامَةٍ فَأَقْوَى مِنْ بَدَا ﴿٤٨﴾ فِي مِثْلِ طِيبٍ مُّحْرِمٍ ذَا قَدْ بَدَا**

القاعدة الثانية والستون: وهي أن الاستدامة أقوى من الإبتداء. ومثلوا لذلك بأمثلة منها: أن الطيب للمحرم تجوز استدامته ولا يجوز ابتداؤه. بمعنى أن المحرم إذا تطيب عند الاحرام ويبقى على بدنـه بعد الإحرام فإن ذلك جائز لقول عائشة رضي الله عنها : «كـأني انظر إلى وبـيسن المسـك في مفارق رسول الله صلـوة الله عليه وسلم وهو مـحرـم». ولأن هذه استدامة ولو أراد أن يتطيب ابـتدـاء لم يجز.

ومثال ذلك أيضاً: لو راجع الرجل زوجـته وهو مـحرـم كان ذلك جائزـاً لأن الرجـع استدامة ولو أراد أن يعقد نـكـاحـاً وهو مـحرـم لم يـصـحـ النـكـاحـ لأنـهـ ابـتدـاءـ الدـلـيلـ قولهـ: **﴿بَعْلَهُنَّ أَحَقُّ بِرَدْهَنَ﴾** (سورة البقرة: ٢٢٨).

### **وَكُلَّ مَعْلُومٍ وَجُودًا أَوْ عَدَمًا ﴿٤٩﴾ فَالْأَصْلُ أَنْ يَبْقَى عَلَى مَا قَدْ عِلِمَ**

القاعدة الثالثة والستون: وهي أن كل ما كان مـعـلـومـاً عـدـمـهـ أوـ مـعـلـومـاًـ وـجـودـهـ فـالـأـصـلـ بـقـاؤـهـ عـلـىـ مـاـ قـدـ عـلـمـ أيـ: عـلـىـ مـاـ كـانـ عـلـيـهـ. وـعـبـرـ بـعـضـهـ عـنـ هـذـهـ القـاعـدـةـ بـقـولـهـ: الأـصـلـ بـقـاءـ مـاـ كـانـ عـلـىـ مـاـ كـانـ<sup>(١)</sup>.

(١) هذه قاعدة جليلة معروفة، وهي فقهـيةـ أـصـولـيةـ، ولـذـاـ تـعـرـضـ لـهـ الأـصـولـينـ فـيـ كـتـبـهـمـ تـحـتـ عـنـوانـ (الاستصحابـ)ـ فـيـ إـطـارـ مـوـضـوعـاتـ الـأـدـلـةـ الـمـخـلـفـ فـيـهاـ.

يـقـولـ الإمامـ الـوـنـشـرـيـ الـمـالـكـيـ: الأـصـلـ بـقـاءـ مـاـ كـانـ عـلـىـ مـاـ كـانـ، وـهـوـ المـسـمـىـ فـيـ الـعـرـفـ الـأـصـولـيـ باـسـتـصـحـابـ الـحـالـ، وـهـوـ أـصـلـ الشـرـيـعـةـ تـدـورـ عـلـيـهـ مـسـائـلـ وـفـرـوـعـ. (المـيـارـ الـعـرـبـ / ٤٤٢ـ).

وـهـذـاـ مـاـ أـشـارـتـ إـلـيـهـ (الـمـجـلـةـ)ـ لـدـىـ بـيـانـ بـعـضـ الـمـصـطـلـحـاتـ الـمـنـوـطـةـ بـالـبـيـانـاتـ كـمـاـ فـيـ النـصـ الـآـتـيـ:

(تحـكـيمـ الـحـالـ)، يـعـنىـ: جـعـلـ الـحـالـ الـحـاضـرـ حـكـماـ هوـ مـنـ قـبـيلـ الـاسـتـصـحـابـ، وـالـاسـتـصـحـابـ هوـ الـحـكـمـ =

ولهذا أمثلة كثيرة لا تحصى: في الطهارة والزكاة والصلوة والصيام والحجج وفي البيوع والأنكحة وفي غيرها. فمثلاً إذا كان الإنسان متوضئاً وشك هل أحدث أو لا. فعندنا شيء معلوم وشيء مشكوك فيه. فالعلوم هو الطهارة، والمشكوك فيه هو الحدث فالالأصل أن يبقى على ما قد علم، أي على الطهارة حتى يتيقن زوالها وكذلك لو كان محدثاً وشك هل تطهر أم لا؟ فإننا نقول: الأصل أنه باق على ما علم وهو الحدث حتى يتيقن الطهارة وكذلك يقال في الصلاة لو كان عليه صلاة مقضية وشك هل قضتها أم لا؟

فنتقول: وجوب قضائهما معلوم وبراءة الذمة مشكوك فيها. وعلى هذا فيلزم من أن يقضي. وكذلك في الزكاة لو شك هل أدى زكاة ماله أم لا؟ فعندنا شيء معلوم وهو أنه لم يزك، وشيء مشكوك فيه وهو أنه زكي فيبقى على ما كان معلوماً - وهو عدم الزكاة فيجب عليه أن يؤديها.

= بقاء أمر محقق غير مظنون عدمه، وهو يعني إبقاء ما كان على ما كان). (المجلة العدلية م/١٦٨٣)  
وهي قاعدة عريقة متداولة في مصادر الفقه الإسلامي، عبر عنها العلماء بصياغات متقاربة، ومنها ما ورد عند الإمام السرخسي في النصوص التالية:

- ما عرف ثبوته فالالأصل بقاوه، واستصحاب الحال إنما يجوز بقاوه والعمل به فيما لم يتيقن بزواله.  
(البساط ٢٦/١٧).

- ما عرف ثبوته فالالأصل بقاوه، ويجب التمسك به حتى يعلم خلافه. (السابق ١٨/١٤٢).  
- ما ثبت فهو باق من غير دليل منفي حتى ي證明 الدليل. (السابق ١٣/١٠٤)، أي: على تغييره. وليس بحاج أنها وثيقة الجذور بالقاعدة الكبرى: (اليقين لا يزول بالشك) ويكشف النظر في التفاصيل الواردة تحت القاعدتين عن مدى الارتباط القائم بينهما.

وتبيّن من النصوص المذكورة آنفًا - ويتجلى ذلك بمزيد من الفروع - أن القاعدة تدل على دوام الحكم الثابت - في وقت ما - مستمرة، ما لم يوجد دليل بغيره، مثل ثبوت الملك، ودوامه عند جريان السبب المقتضي المستدعي له إلى أن يثبت معارض راجح من سبب ناقل للملكية، أو غيره فيرفع الحكم القائم. ولها أمثلة متواترة لا تقف عند حد، فإنها تتجدد بتجدد النوازل والمرافعات القضائية انظرها في: (المدخل ٢/٩٦٨، شرح القواعد الفقهية ص ٨٨، درر الحكم لعلي حيدر ١/٢٣).

وهكذا لو شك الإنسان هل طلق زوجته أم لا فإننا نقول: النكاح معلوم والطلاق مشكوك فيه. والأصل أن يبقى ما كان معلوماً على ما كان عليه حتى يتيقن زواله. ولهذا أمثلة كثيرة لا تختص. فبعضهم يقول: الأصل بقاء ما كان على ما كان. وبعضهم يقول: بقاء ما علم على ما علم. وبعضهم يقول: الشك لا يزيل اليقين. وبعضهم يقول: اليقين لا يزول بالشك. والمعنى واحد<sup>(١)</sup>.

### **والنفي للوجود ثم الصحة ثم الكمال فارعين الرتبة**

القاعدة الرابعة والستون: وهي أنه نفي شيء فالالأصل في هذا النفي أنه نفي للوجود، فإن لم يكن بأن كان موجوداً فإنه يكون نفياً للصحة، فإن لم يكن بأن كان صحيحاً مع النفي للكمال فالنفي للكمال. ويقول الناظم: «فارعين الرتبة» يعني أنك تبدأ أولاً بحمل النفي على الوجود ثم بحمله على نفي الصحة، ثم بحمله على نفي الكمال. فمثلاً: إذا قيل: لا خالق إلا الله. فهنا نفي للوجود. وإذا قيل: لا صلاة بغير وضوء، فصلى إنسان بغير وضوء. هنا نقول الوجود حاصل ولكن النفي نفي للصحة. وإذا قيل: لا صلاة بحضور طعام. فهنا الصلاة موجودة والصحة موجودة تكون ذلك نفياً للكمال. وهذه القاعدة تفيدك في كل ما ورد على هذا الوجه.

### **والالأصل في القيد الاحتراز ويقال لغيره كشف تعليل جعل**

القاعدة الخامسة والستون: وهي أن الأصل في القيد أنها للاحتراز مثل كشف التعليل كقوله تبارك وتعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءِ

(١) للمزيد انظر: أصول الكرخي ص ١٦١، الأسرار للدبosi، كتاب المنسك: ٥٣، المبوسط ١٢١/١، شرح السير الكبير ٤/١٥٥١، كتاب الفرائض وشرح آيات الوصية للسيهيلي: ص ٦٣، الحاوي للماوردي ٢/٨٥، الهداية ٨/٣٥٣، المغني ١١/٣٢٣، الغاية القصوى في دراية الفتوى للبيضاوي ٢/٨٠٠، البيان والتحصيل ١/١٣٠، المقدمات الممهدة ٢/٥٣١، شرح القواعد الفقهية ص ٨٢، بدائع الصنائع ٥/١٩٥، بدائع الفوائد ٣/٢٧٤ المسألة الثانية عشرة، روضة الطالبين ٤/٣٧٥، المشور في القواعد ٣/١٣٥.

**فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً** (سورة النور: ٤) هذا القيد للمحصنات يحترز به من غير المحصنات، فلو قذف غير محصنة فإنه لا يترتب عليه هذا الحكم، وإنما يعزز لعدواني فقط. وهكذا يقال في بقية الأوصاف مثل: **فَحَرِيرٌ رَّقَبَةٌ مُؤْمِنَةٌ** (سورة النساء: ٩٢). فإن كلمة **مُؤْمِنَةٌ** قيد للاحتراز من غير المؤمنة هذا هو الأصل. قوله: «ويقل لغيره» أي ويقل أن يكون القيد لغير الاحتراز. قوله: «ككشف تعليل جهل» هذا مثال للقليل. ومن ذلك قوله تعالى: **وَلَا تُكْرِهُوا فِتْيَاتُكُمْ عَلَى الْبِغَاءِ إِنْ أَرَدْنَ تَحْصِنَنَا** (سورة النور: ٣٣)، فإن هذا القيد للتعليل كأنه يقول: لا تكرهوهن لأنهن يردن التحصن.

ومثل قوله تعالى: **يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقَوْنَ** (سورة البقرة: ٢١)، فإن قوله: «الذي خلقكم والذين من قبلكم» ليس للاحتراز لأنه لا خالق إلا الله. ولكن لبيان التعليل. يعني كأنه يقول: لا ينبغي أن تصرفوا العبادة لغيره وهو الذي خلقكم.

### وَإِنْ تَعْذِرَ الْيَقِينَ فَارجِعُوا لِغَالِبِ الظَّنِّ تَكُنْ مُتَّبِعاً

القاعدة السادسة والستون: وهي إذا تعذر اليقين رجعنا إلى غلبة الظن. فقوله: «إِنْ تَعْذِرَ الْيَقِينَ» أي لا يمكن الوصول إليه - «فارجعوا» الآلف عوض عن نون التوكيد وأصلها فاجعن - «لِغَالِبِ الظَّنِّ تَكُنْ مُتَّبِعاً» أي تكون متبعاً لما قاله العلماء. وهذه القاعدة يعبر عنها بقولهم: إذا تعذر اليقين رجعنا إلى غلبة الظن.

مثال ذلك: إذا شك في صلاته هل صلى ثلاثة أو أربعاً فقد تعذر عليه اليقين فيرجع إلى غلبة الظن بالتحري لحديث ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «إِذَا شَكَ أَحَدُكُمْ فِي صَلَاتِهِ فَلْيَتَحَرَّ الصَّوَابَ ثُمَّ لِيَنْ عَلَيْهِ»<sup>(١)</sup>.

(١) آخرجه مسلم: في المساجد. حديث (٥٧٢/٨٩).

**وَكُلَّ مَا أَمْرِيْهِ يَشْتَبِه ﴿٢﴾ مِنْ غَيْرِ مَيْزَقْرَعَةٌ تُوضَحُه**

القاعدة السابعة والستون: وهي أن كل أمر يشتبه فيه ولا يتميز إلا بالقرعة فإنه يُقرع وقد ذكر ابن رجب رحمه الله في آخر القواعد الفقهية قاعدة «القرعة» وذكر على ذلك مسائل كثيرة نضرب لذلك مثلاً: إذا تشاَح رجالان في شيء ولم يتميز أحدهما بما يرجحه فإنه يستعمل القرعة فـيُقرع بينهما، وقد ذكر الله تعالى القرعة في القرآن الكريم في موضعين في قوله تعالى: ﴿وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقَوْنَ أَقْلَامَهُمْ يَكْفُلُ مَرِيمٍ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِّمُونَ﴾ (سورة آل عمران: ٤٤) وفي قوله: ﴿إِذْ أَبْقَى إِلَى الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ﴾ (٤٠) فـسـاـهمـ فـكـانـ مـنـ الـمـدـحـضـينـ﴾ (سورة الصافات: ١٤١-١٤٠) أما في السنة فقد جاءت القرعة في ستة موضع، منها حديث أنس رضي الله عنه أن النبي ﷺ: «كان إذا أراد سفراً أقرع بين نسائه فـأـيـتهـنـ خـرـجـ بـهـاـ﴾<sup>(١)</sup>. أما مع التمييز والترجيح فـنـاخـذـ عـاـ تـرـجـعـ وـتـمـيـزـ بـدـوـنـ رـفـعـةـ.

**وَكُلُّ مَنْ تَعَجَّلَ الشَّيْءَ عَلَى ﴿٣﴾ وَجْهِ مُحَرَّمٍ فَمَنْعَهُ جَلَّ**

القاعدة الثامنة والستون: والتي هي يعبر عنها العلماء بقولهم: «من تعجل الشيء قبل أوانه عوقب بحرمانه» يعني إذا تعجل إنسان شيئاً على وجه محرم فإنه يمنع منه لأنَّه لا يكون تمكنه له ذريعة لانتهاك المحرمات، ومثلوا لذلك بالرجل يقتل مورثه يتتعجل بذلك الإرث وكذلك الموصى له يقتل الموصي يتتعجل بذلك الوصية فإن الوارث يحرم من الميراث وكذلك الموصى له يحرم من الوصية لأنَّهما تعجل الشيء قبل أوانه على وجه محرم فـعـوـقـبـ بـحـرـمـانـهـ.

(١) أخرجه البخاري: في كتاب الشهادات (٥٢)، باب القرعة في المشكلات (٣٠)، الحديث (٢٦٨٨) واللفظ له. وأخرجه مسلم: في كتاب التوبة (٤٩)، باب في حديث الإفك (١٠)، الحديث (٢٧٧٠ / ٥٦)

وَضَاعِفَ الْغُرْمُ عَلَى مَنْ ثَبَّتْ ﴿٤﴾ عُقُوبَةُ عَلَيْهِ ثُمَّ سَقَطَتْ  
لِمَانِعِ كَسَارِقِ مِنْ غَيْرِ مَا ﴿٥﴾ مُحَرَّزٌ وَمَنْ لِضَالٍ كَتَمَ

القاعدة التاسعة والستون: وهي أنه إذا سقطت العقوبة لمانع فإنه يضاعف الغرم على فاعل المعصية ولهذا كان من قواعد ابن رجب الفقهية: أن من سقطت عنه العقوبة لمانع ضوعف عليه الغرم. وذكر الناظم مثالين لذلك:

المثال الأول: من سرق من غير حرز فإنه يضاعف عليه الغرم كما جاء في ذلك حديث عن رسول الله ﷺ<sup>(١)</sup>: «إِنَّمَا يَضَاعِفُ الْغُرْمُ لِأَنَّهُ سَرَقَ مِنْ غَيْرِ حَرْزٍ فَوْجُودُ الْمَانِعِ  
وَهُوَ كُونُ الْمَالِ غَيْرِ مُحَرَّزٍ مَنْعِمٌ مِنَ الْقُطْعَ». .

وأما المثال الثاني: فهو كتم الضالة وذلك أن الواجب على من وجد ضالة أن يعرّفها لمدة سنة، ومن وجد ضالة إبل فلا يتعرض لها، بل يدعها لنهي النبي صلى الله عليه وآله وسلم من ذلك<sup>(٢)</sup>.

(١) من روایة ابن عمر رضي الله عنهما سئل عن التمر المعلق. فقال: «من أصاب بفيه من ذي حاجة غير متخد حُبنةً فلا شيء عليه، ومن خرج بشيء منه فعليه الغرامة والعقوبة ... الحديث». أخرجه أبو داود (٤٣٩٠)، والنسائي (٤٩٥٨) والحكم (٤٣٨٠ / ٤) والحافظ في بلوغ المرام (١٢٨٦) وهو حسن.

(٢) من حديث زيد بن خالد الجهنمي: «... وسأله عن ضالة الإبل؟ فقال: مالك ولها؟ دعها فإن معها حذاءها وسقاءها، ترد الماء، تأكل الشجر حتى يجدها ربها ... الحديث». أخرجه أحمد (١٨٠)، وأبي داود في كتاب الأقضية حديث (٤٦)، ومسلم في كتاب اللقطة حديث (١٧٢٢ / ١) والبخاري (٢٣٧٢).

اتفق العلماء على أن ضالة الإبل لا تلتقط، بل ترك ترعى الشجر، وترد الماء حتى يأتي صاحبها ويأخذها. وعلة ذلك أن الإبل في طبيعتها الصبر على العطش والقدرة على تناول العشب من الشجر لطول عنقها. وظل العمل على عدم التقاط ضالة الإبل حتى عهد عثمان فرأى التقاطها وبيعها، حتى إذا جاء صاحبها أخذ ثمنها. ثم جاء علي عليه السلام فأمر بأن يبني لها بيتاً - يحفظها وتعلف علف لا يسمنها ولا يهزلها، ثم من يقيم البيئة على أنه صاحبها تعطى له، وإنما يقتصر على حالها.

فإذا وجدها - أي وجد الضالة فكتمها فإنه يضاعف عليه الغرم لأنَّه عصى بترك تعريفها أو بأخذها إذا كانت من الإبل ونحوها.

**وَكُلُّ مَا أَبْيَنَ مِنْ حَيٍ جُعِلَ ﴿٤﴾ كَمِيتَهِ فِي حُكْمِهِ طُهْرًا وَحَلَّ**

القاعدة السبعون: وهي أنَّ ما أبین من الحي فهو كميته ذلك الحي في الظاهر والخل. يعني إذا كان هذا الحيوان تخل ميته فإنه إذا قطع منه شيء كان حلالاً. مثل السمكة لو أنَّ إنساناً وجد سمكة كبيرة في البحر ثم قطع عضواً من أعضائها فإنَّ هذا العضو يحل، وذلك لأنَّ ميتة السمك حلال. ومثال ما أبین من الآدمي فإنه ظاهر لأنَّ ميته ظاهر فلو قطع عضو من أعضائه فإنَّ هذا العضو المقطوع ظاهر لأنَّ ميتة الآدمي ظاهرة لما روى عن النبي ﷺ أنه قال: «ما قطع من البهيمة وهي حية فهو ميت»<sup>(١)</sup>.

**وَكَانَ تَأْتِي لِلدوَامِ غَالِبًا ﴿٥﴾ وَلَيْسَ ذَلِيلًا مُصَاحِبًا**

القاعدة الواحد والسبعون: وهي أنَّ كأنَّ تأتي للدوام في الغالب فإذا قلت: كان فلا يفعل كذا فهذا يدل على دوام فعله لهذا الشيء لكنه في الغالب، وقد تأتي لغير ذلك فإذا قال الراوي عن رسول الله ﷺ كان يفعل كذا وكان يقول كذا كان إذا دخل الخلاء قال: «اللهم إني أعوذ بك من الخبر والخبيث». كان إذا خرج منه قال: «غفرانك»<sup>(٢)</sup>. فهذا للدوام. هذا هو الغالب. وقد تأتي لغير الدوام لقرينة مثل كأنَّ النبي ﷺ يقرأ يوم الجمعة سبع اسم ربك والغاشية. وفي حديث آخر كان يقرأ في صلاة

(١) أخرجه أحمد: ٢١٨/٥، وأبو داود في الصيد حديث (٢٨٥٨). وأخرجه الترمذى: في الأطعمة حديث (١٤٨٠). والدارمى: في الصيد حديث (٢٠١٨) والحديث صحيح.

(٢) حديث دخول الخلاء. أخرجه أحمد: ٤/٣٦٩. وأبو داود: في الطهارة حديث (٦) وابن ماجه: في الطهارة حديث (٢٩١). وصححه ابن حبان: (١٢٦/موارد).

الحديث الخروج من الخلاء. أخرجه أحمد: (٦/١٥٥). وأبو داود: في الطهارة حديث (٣٠)، والحاكم: ١٥٨/١ وقال: هذا حديث صحيح، وأقره الذهبى.

الجمعة يوم الجمعة بالجمعة والمنافقين<sup>(١)</sup>. فكان هنا ليست للدوام لأنه لم يقرأ السور الأربع في جمعة واحدة. فهذه هي القاعدة كما سمعت أمثلتها.

**وَإِنْ يُضَفْ جَمْعٌ وَمُفْرَدٌ يُعْمَمُ ❁ ❁ ❁ وَالشَّرْطُ وَالْمَوْصُولُ ذَا لَهُ انْحَاتٌ**

القاعدة الثانية والسبعين: هذه القاعدة بين فيها الناظم العموم كالجمع المضاف وكذلك المفرد المضاف يكون للعموم. مثال ذلك قوله تبارك وتعالى: ﴿وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا﴾ (سورة النحل: ١٨)، فإن «نعمـة» مفرد مضـاف فيـعـمـ كلـ نـعـمـةـ وـلـهـذاـ قـالـ لاـ تـحـصـوـهاـ. فـإـذـاـ قـالـ الرـجـلـ عـبـدـيـ حـرـ وـلـمـ يـنـوـ عـبـدـاـ مـعـنـاـ شـمـلـ جـمـيعـ عـبـيدـهـ. وـكـذـلـكـ الـجـمـعـ. قـالـ اللـهـ تـعـالـىـ: ﴿وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ﴾ (سورة التور: ٣٢)، فـقـوـلـهـ: مـنـ عـبـادـكـ وـإـمـائـكـ، يـشـمـلـ كـلـ عـبـدـ وـكـلـ أـمـةـ فـإـذـاـ قـالـ الرـجـلـ: اـعـتـقـتـ عـبـدـ شـمـلـ كـلـ عـبـدـ لـهـ. اـعـتـقـتـ إـمـائـيـ: شـمـلـ كـلـ أـمـةـ. طـلـقـتـ نـسـائـيـ: شـمـلـ كـلـ اـمـرـأـةـ. طـلـقـتـ اـمـرـأـيـ: شـمـلـ كـلـ اـمـرـأـةـ أـيـضاـ.

وكذلك أسماء الشروط وأسماء الموصول كلها للعموم<sup>(٢)</sup>، ولهذا قال: «والشرط والموصول ذا له انحات» يعني أن أسماء الشرط تعم فهي من صيغ العموم، وكذلك أسماء الموصول تعم. مثال ذلك قوله تعالى: ﴿وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ﴾ (سورة الزمر: ٣٣)، فأنت ترى أن الذي مفرد ولو أخذت بظاهر لفظه لم يكن عاماً لكنه اسم موصول فيكون للعموم، ولو كان مفرداً ولهذا جاء الخبر مجموعاً

(١) قرأته عليه عليه السلام بالغاشية. الحديث أخرجه مسلم: في كتاب الجمعة الحديث (٢٦/٨٧٨) وقراءته بالجمعة. الحديث أخرجه مسلم: في كتاب الجمعة الحديث (٦١/٨٧٧).

(٢) الأسماء الموصولة من صيغ العموم مطلقاً سواء كان مفرداً كالذى والتي، أو مشى مثل قوله تعالى: ﴿وَاللَّذَانِ يَأْتِيَانَهَا مِنْكُمْ﴾ أو جمعاً كالذين واللائي.

انظر: أصول السرخسي (١٥٧/١) مختصر ابن الحاجب (٢/١٠٢) جمع الجماع (١/٩٤) فواتح الرحمن (١/٢٦٠).

فقال ﴿أَوْلَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُون﴾ وكذلك أسماء الشرط تعم كقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيَعْمَلْ صَالِحًا يُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا﴾ (سورة الطلاق: ١١) هذا عام، ويعم كل من آمن وعمل صالحاً. بدليل قوله: ﴿خَالِدِينَ فِيهَا﴾ حيث أتى بصيغة الجمع، فإذا قلت: أكرم من في البيت. صار الإكرام لجميع من في البيت من صغير وكبير، وذكر وأنثى، وحر وعبد، لأن هذا اسم موصول وإذا قلت من يأتيني بهذا وكذا فله درهم. شمل كل من يأتي بما علقت عليه الشرط.

### مُنْكَرٌ إِنْ بَعْدَ إِثْبَاتٍ يَرُدُّ ❁ فَمُطْلَقٌ وَلِلْعُمُومِ إِنْ يَرُدُّ

القاعدة الثالثة والسبعين: وهي أن النكرة إذا وردت في الإثبات فهل تكون للعموم؟ والجواب: لا تكون للعموم وإنما تكون مطلقة مثل قوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسَا﴾ (سورة المجادلة: ٣)، فرقبة هنا نكرة في سياق الإثبات فتكون مطلقة، والفرق بين الإطلاق والعموم أن الإطلاق عمومه بدلي، والعموم عمومه شمولي. بمعنى أن العام يشمل جميع أفراده وأما المطلق يشمل واحداً منها من غير قيد.

والنكرة في الإثبات تقييد الإطلاق ولا تكون للعموم «وللعموم إن يرد» يعني وإن يرد المنكر من بعد ما سيدرك فإنه يكون للعموم. من بعد نفي نهي. يعني إذا وردت النكرة بعد النفي فهو للعموم. وإذا وردت بعد النهي فهي للعموم<sup>(١)</sup>. مثالها بعد النفي قوله تعالى: ﴿وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا اللَّهُ﴾ (سورة آل عمران: ٦٢) فهذا عام يشمل كل ما عبد من دون الله، فإنه ليس إليها، أي لا يصح أن يكون إليها. ومثاله بعد النهي قوله

(١) وخالف بعضهم وقالوا: إن النكرة في سياق النفي ليست للعموم، وال الصحيح: أنها للعموم. انظر: أصول السرخسي (١/١٦٠)، تيسير التحرير (١/٢١٩)، المسودة ص(١٠١)، نهاية السول (٢/٨٠)، البرهان (١/٣٢٢-٣٣٧)، الروضة (٢/٦٦٨، ٦٨٣) المستصفى (٢/٩٠) الأحكام للأمدي (٢/١٩٧)، كشف الأستار (٢/١٢)، القواعد والفوائد (ص ٢٠).

تعالى : ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾ (سورة النساء: ٣٦) ، فشيئاً ، فشيئاً نكرة في سياق النهي فتعم كل شيء .

### منْ بَعْدِ نَفِيِّ نَهْيِ اسْتِفْهَامٍ ❁ شرط وفي الإثبات للإنعام

هذه الأمور التي تكون النكرة فيها للعموم . وأما إذا جاءت في الإثبات فقد سبق أنها تفيد للإطلاق وربما تفيد الإنعام بمعنى أن الله تعالى أوردتها نكرة لبيان الإنعام على العباد بها إذا كانت نعمة مثل قوله تعالى : ﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنْ بُيُوتِكُمْ سَكَناً وَجَعَلَ لَكُم مِّنْ جُلُودِ الْأَنْعَامِ بُيُوتًا﴾ (سورة التحـلـ: ٨٠) هذه نكرات لكن المقصود بها بيان الإنعام على الخلق بالسكن الثابت وبالسكن المتنقل : ﴿يَوْمَ إِقامَتُكُمْ وَمِنْ أَصْوافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَاثًا وَمَتَاعًا إِلَى حِينٍ﴾ (سورة التحـلـ: ٨٠) ، أثاثاً هذه نكرة في سياق الإثبات والمقصود بها بيان إنعام الله تعالى بذلك .

### واعتبر العموم في نصٍّ ثـرـ ❁ أما خصوص سبـبـ فـمـا اعـتـبـرـ

القاعدة الرابعة والسبعين : هذا البيت يشير إلى معلومة عند العلماء وهي قولهم : العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب . يعني إذا ورد لفظ عام وسبب خاص فإنه يحمل على العموم لا يختص بالسبب .

مثاله : قول الله تعالى : ﴿الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمْ مَمَّا هُنَّ أَمْهَاتُهُمْ إِلَّا الْلَّائِي وَلَدَنَهُمْ﴾ (سورة المجادلة: ٢) ، فهذه عامة وسببها خاص والعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب والأمثلة في هذا كثيرة<sup>(١)</sup> .

(١) من ذلك حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن رجلاً أصاب من امرأة قبلة، فأنهى النبي عليه السلام ذكر ذلك له، قال: فنزلت: «وَأَقِمِ الصَّلَاةَ طَرِيقَ النَّهَارِ وَزُلْفَانِ اللَّيلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يَدْهُنُنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذَكْرٌ لِلَّذِكَرِينَ» (سورة هود: ١١٤)، قال: فقال الرجل: ألي هذه يا رسول الله؟ قال: «مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ أَمْيَّنِهِ». وفي رواية لمسلم: فقال رجل من القوم: يا نبي الله، هذا له خاصة؟ قال: «بَلْ لِلنَّاسِ كَافَةً».

**مَا لَمْ يَكُنْ مُتَصِّفًا بِوَصْفٍ ❁ يُفْيِدُ عِلْمًا فَخُذْ بِالوَصْفِ**

ما لم يكن: أي السبب متصفًا بوصف يحال عليه الحكم فإنه يؤخذ بهذا الوصف.

مثال ذلك: قول النبي ﷺ: «ليس من البر الصيام في السفر»<sup>(١)</sup> فنفي البر عن الصيام في السفر مقيد بحال مخصوصة، وهو أن النبي ﷺ رأى زحاماً ورجلًا قد ظلل عليه. فقال: ما هذا؟ قالوا: صائم. قال: ليس من البر الصيام في السفر. أي ليس من البر أن يصوم الإنسان في السفر إذا بلغت به الحال إلى هذا. وأما الصوم الذي لا يكون فيه مثل هذه المشقة فإنه من البر، فإن النبي ﷺ (كان)<sup>(٢)</sup> يصوم في السفر وكذلك الصحابة منهم الصائم ومنهم المفتر.

**وَخَصَّصَ الْعَامَ بِخَاصٍ وَرَدَ ❁ كَقِيدٍ مُطْلَقٍ بِمَا قَدْ قُيِّداً**

القاعدة الخامسة والسبعون: وهي أن العام<sup>(٣)</sup> يخصص بالخاص<sup>(٤)</sup>.

(١) أخرجه البخاري (١٩٤٦)، ومسلم (٩٢). (٢) غير موجودة بالأصل ولعل السياق يقتضيها.

(٣) عرف الأصوليون بتعريفات كثيرة منها: «هو اللفظ المستغرق لجميع ما يصلح له بحسب وضع واحد» (المحصول /١ ٣٥٣) وعرفه الأمدي بقوله: «هو اللفظ الواحد الدال على مسميين فصاعداً مطلقاً معاً» (الأحكام /٢ ٢٨٧) وعرفه ابن الحاجب بقوله: «ما دل على مسميين باعتبار أمر اشتركت فيه مطلقاً» (مختصر ابن الحاجب /٢ ٩٩).

وللمزيد انظر: نهاية السول /٢ ٥٧، فواتح الرحموت /١ ٢٥٥، مناهج العقول /٢ ٥٦، الإحکام لابن حزم /١ ٣٦٣، الإبهاج /٢ ٨٠، شرح الكوكب /٣ ١٠١، أصول السرخسي /١ ١٢٥، تيسير التحرير /١ ١٩٠، المنخول ص ١٣٨، المسودة ص ٥٧٤، إرشاد الفحول ص ١٢٢.

(٤) عرف الأصوليون التخصيص بتعريفات كثيرة منها: «إخراج بعض ما يتناوله الخطاب عنه». ومنها: «هو قصر العام على بعض أفراده».

وللمزيد انظر: المحصل /١ ٣٩٦، مختصر ابن الحاجب /٢ ١٢٩، التلویح على التوضیح /١ ٣٤، الإبهاج /٢ ١٢١، المعتمد /١ ٢٣٤، تيسير التحریر /١ ٢٧١، الإحکام للأمدي /٢ ٢٨٩، نهاية السول /٢ ٧٨، غایة الوصول ص ٧٥، التمهید للإنسنوي ص ٣٦٨، المنهاج ص ٥٢، اللمع ص ١٧، التعريفات ص ٤٦، شرح الكوكب المیر /٣ ٢٦٧، البرهان /١ ٤٠٠، فواتح الرحموت /١ ٣٠٠، إرشاد الفحول ص ١٤١.

وكذلك المطلق<sup>(١)</sup> يقيد بالمقيد<sup>(٢)</sup>. يعني إذا ورد نص عام ثم ورد نص آخر يخص أي يخرج بعض أفراده منه وجب العمل بالدلائل.

مثال ذلك في العام: قول النبي ﷺ: «فيما سقت السماء العشر»<sup>(٣)</sup>.

فقوله: فيما سقت السماء. هذا عام في كل ما سقت السماء من قليل وكثير ومكيل وغيرها وطريق العموم فيه الموصول. وهو «ما» الموصولة، لكن هذا العموم خصصه بقول النبي ﷺ: «ليس فيما دون خمسة أو سق صدقة»<sup>(٤)</sup>، فدل هذا الحديث على أن ما دون الخمسة لا زكاة فيه، ثم إن إضافته إلى الأوسق يشعر بأنه لا زكاة في غير الموسق من الخضروات وشبيهها.

كذلك المقيد: إذا ورد نص مطلق ونص مقيد فإن ذلك المطلق يقيده ما تقييد به.

مثال ذلك: قوله تبارك وتعالى في آية الظهار: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَامًا﴾ (سورة المجادلة: ٣) فهذا مطلق يشمل كل رقبة مؤمنة أو كافرة صغيرة أو كبيرة. وقوله في آية القتل: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ﴾ (سورة النساء: ٩٢)، مقيد بالمؤمنة، والحكم واحد وهو تحرير الرقبة، فتقيد المطلق في آية الظهار بما قيد في آية القتل.

(١) انظر في تعريف المطلق والمقيد عند الأصوليين: جمع الجواعيم، الآيات البينات، ٧٦/٣، ٤٤/٢، ٤٤/٢، الإيهاج، ٨٢، الإيهاج، ٩٠/٢، ٢٨٦، كشف الأسرار، ٢، تيسير التحرير، ٣٢٩/١، إرشاد الفحول، ١٦٤، شرح تنقية الفصول، ٢٦٦، الإحکام للأمدي، ٢/٣، مختصر ابن الحاجب، ١٥٥/٢، التلويح على التوضیح، ٦٣/١، مناهج العقول، ١٣٨/٢.

(٢) أخرجه مسلم في الزكاة حديث (٩٨١/٧).

(٣) أخرجه مسلم في الزكاة حديث (٩٨٠/٦).

**مَا لَمْ يَكُنْ تَخْصِيصٌ ذِكْرَ الْبَعْضِ ❁❁❁ مِنَ الْعُمُومِ فَالْعُمُومُ أَمْضِ**

هذا البيت تكملة لما سبق في البيت السابق، وهي أنه لما ذكر الناظم أن العام يخصص بالخاص، استثنى هذه المسألة، وهو إذا كان الخاص بعض أفراد العام ولم يخالفه في الحكم فإنه لا يخصص.

مثال ذلك : إذا قلت : أكرم الطلبة، ثم قلت : أكرم زيداً، وزيد منهم فإن هذا لا يقتضي التخصيص وأن لا يكرم إلا زيد ذلك لأن ذكر بعض أفراد العام الموفق في الحكم لا يعتبر تخصيصاً عند أهل التحقيق من الأصوليين كما ذكر ذلك الشيخ محمد الأمين الشنقيطي - رحمه الله - في كتابه أصوات البيان وغيره . وعرفت المثال .



## الفهرس

| صفحة | الموضوع                                            |
|------|----------------------------------------------------|
| ٥    | ❖ مقدمة المحقق                                     |
| ٧    | ❖ منظومة في أصول الفقه وقواعده                     |
| ١٣   | ❖ مقدمة المصنف - رحمه الله -                       |
| ١٤   | ❖ تعريف الأصل                                      |
| ١٤   | ❖ تعريف العلم                                      |
| ١٩   | القاعدة الأولى: «الدين جاء لسعادة البشر»           |
| ١٩   | القاعدة الثانية: «لا ضرر ولا ضرار»                 |
| ٢٠   | القاعدة الثالثة: «درء المفاسد أولى من جلب المصالح» |
| ٢١   | القاعدة الرابعة: «أن التكاليف الدينية ميسرة»       |
| ٢١   | القاعدة الخامسة: «كلما وجدت المشقة وجد التيسير»    |
| ٢٢   | القاعدة السادسة: «فاتقوا الله ما استطعتم»          |
| ٢٢   | ❖ تعريف المأمور                                    |
| ٢٢   | ❖ تعريف المحظور                                    |
| ٢٣   | القاعدة السابعة: «الشرع لا يلزم قبل العلم»         |
| ٢٤   | القاعدة الثامنة: «الجاهل محل نظر»                  |
| ٢٤   | القاعدة التاسعة والعشرة: «المحرم يباح عند الضرورة» |
| ٢٦   | ❖ تعريف المكره                                     |
| ٢٨   | القاعدة الحادية عشرة: «النهي يقتضي الفساد»         |
| ٢٨   | ❖ تعريف النهي                                      |
| ٢٨   | مسألة : النهي عن الشيء هل يدل على فساد المنهي عنه؟ |
| ٢٨   | هامش                                               |

## صفحة

## الموضوع

|                                                                   |    |      |
|-------------------------------------------------------------------|----|------|
| القاعدة الثانية عشرة: «كل نهي عاد للذوات»                         | ٣٠ |      |
| ❖ تعريف العلة                                                     | ٣١ | هامش |
| القاعدة الثالثة عشرة: «الأصل في الأشياء الخل»                     | ٣١ |      |
| ❖ مسألة: الأصل في الأشياء. ومذاهب العلماء فيها                    | ٣١ | هامش |
| القاعدة الرابعة عشرة: «الأصل في العبادات المنع»                   | ٣٢ | هامش |
| القاعدة الخامسة عشرة: «الرجوع للأصل عند الشك»                     | ٣٣ |      |
| القاعدة السادسة عشرة: «الأصل في الأمر والنهي على الحتم»           | ٣٣ |      |
| ❖ مسألة: ورود الأمر بعد الحظر                                     | ٣٤ | هامش |
| القاعدة السابعة عشرة: «المندوب»                                   | ٣٥ |      |
| ❖ مسألة: هل المندوب مأمور به؟                                     | ٣٥ | هامش |
| القاعدة الثامنة عشرة: « فعل النبي ﷺ »                             | ٣٦ |      |
| القاعدة التاسعة عشرة: «إذا تعارضت المصالح قدم الأعلى»             | ٣٧ |      |
| القاعدة العشرون: «إذا تعارض ضررين دفع أحدهما»                     | ٣٨ |      |
| القاعدة الحادية والعشرون: «إذا اجتمع مباح ومحظور، غالب المحظور»   | ٣٩ |      |
| القاعدة الثانية والعشرون: «الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً»      | ٣٩ |      |
| القاعدة الثالثة والعشرون: «الشيء إذا قدم على سببه أو على شرطه»    | ٤٠ |      |
| ❖ تعريف السبب                                                     | ٤٠ |      |
| ❖ تعريف الشرط                                                     | ٤٠ |      |
| القاعدة الرابعة والعشرون: «الشيء لا يتم إلا أن يتم شرطه»          | ٤١ |      |
| ❖ تعريف المانع وأقسامه                                            | ٤١ |      |
| القاعدة الخامسة والعشرون: «الظن معتبر في العبادات»                | ٤٢ |      |
| ❖ تعريف الظن                                                      | ٤٢ |      |
| القاعدة السادسة والعشرون: «أن الشك بعد الفراغ من العبادة لا يؤثر» | ٤٣ |      |

## صفحة

## الموضوع

|                                                                        |    |      |
|------------------------------------------------------------------------|----|------|
| ❖ تعريف الشك                                                           | 43 | هامش |
| القاعدة السابعة والعشرون: «حديث النفس مغفو عنه إلا إذا حصل عمل أو قول» | 45 |      |
| القاعدة الثامنة والعشرون: «الأمر للفور»                                | 45 |      |
| ❖ مسألة: هل الأمر يقتضي الفورية أم لا؟                                 | 46 | هامش |
| القاعدة التاسعة والعشرون: «فرض العين وفرض الكفاية»                     | 46 |      |
| القاعدة الثلاثون: «إذا ورد أمر بعد نهي فإنه للإباحة»                   | 47 |      |
| القاعدة الحادية والثلاثون: «ورود العبادة على وجوه متعددة»              | 48 |      |
| القاعدة الثانية والثلاثون: «لزوم السنة»                                | 48 |      |
| القاعدة الثالثة والثلاثون: «قول الصحابي»                               | 49 |      |
| ❖ مسألة: هل قول الصحابي حجة؟                                           | 50 | هامش |
| القاعدة الرابعة والثلاثون: «أدلة الأحكام أربعة»                        | 51 |      |
| ❖ تعريف القرآن الكريم                                                  | 51 | هامش |
| ❖ تعريف السنة                                                          | 52 | هامش |
| ❖ أنواع الأفعال البوية خمسة                                            | 52 | هامش |
| ❖ المقصود بالسنة التقريرية                                             | 52 | هامش |
| ❖ تعريف الإجماع وأنواعه                                                | 53 | هامش |
| ❖ تعريف القياس وأنواعه                                                 | 54 | هامش |
| القاعدة الخامسة والثلاثون: «لكل عامل ما نوى»                           | 55 |      |
| ❖ تعريف الحيلة وأقسامها                                                | 55 | هامش |
| القاعدة السادسة والثلاثون: «يحرم المضي فيما فسد»                       | 57 |      |
| ❖ تعريف الفاسد والباطل                                                 | 58 | هامش |
| ❖ تعريف القضاء                                                         | 58 | هامش |
| القاعدة السابعة والثلاثون: «جواز قطع النفل بعد الشروع فيه»             | 59 |      |

| الصفحة                                                                              | الموضوع                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٩ ..... هامش                                                                       | ❖ تعريف النفل .....                                                          |
| ٦٠ ..... القاعدة الثامنة والثلاثون: «الإثم والضمان يسقطان بالجهل» .....             | ❖ القاعدة الثامنة والثلاثون: «الإثم والضمان يسقطان بالجهل» .....             |
| ٦٠ ..... هامش                                                                       | ❖ تعريف الجهل وحده .....                                                     |
| ٦٠ ..... هامش                                                                       | ❖ تعريف الإكراه .....                                                        |
| ٦١ ..... القاعدة التاسعة والثلاثون: «كل متلف فإنه مضمون على متلفه» .....            | ❖ تعريف النسيان .....                                                        |
| ٦٢ ..... القاعدة الأربعون: «الضمان بالمثل» .....                                    | ❖ القاعدة التاسعة والثلاثون: «كل متلف فإنه مضمون على متلفه» .....            |
| ٦٢ ..... القاعدة الحادية والأربعون: «ما ترتب على المأذون فليس بمضمون» .....         | ❖ القاعدة الأربعون: «الضمان بالمثل» .....                                    |
| ٦٣ ..... القاعدة الثانية والأربعون: «ما على المحسن من سبيل» .....                   | ❖ القاعدة الحادية والأربعون: «ما ترتب على المأذون فليس بمضمون» .....         |
| ٦٤ ..... القاعدة الثالثة والأربعون: «العقود تنقسم قسمان» .....                      | ❖ القاعدة الرابعة والأربعون: «العرف» .....                                   |
| ٦٥ ..... القاعدة الخامسة والأربعون: «الأعراف المطردة كالمشروط» .....                | ❖ القاعدة الخامسة والأربعون: «الأعراف المطردة كالمشروط» .....                |
| ٦٦ ..... القاعدة السادسة والأربعون: «جميع العقود لابد أن تكون من يملكتها» .....     | ❖ القاعدة السادسة والأربعون: «جميع العقود لابد أن تكون من يملكتها» .....     |
| ٦٦ ..... القاعدة السابعة والأربعون: «من لا يعتبر رضاه لا يعتبر علمه» .....          | ❖ القاعدة السابعة والأربعون: «من لا يعتبر رضاه لا يعتبر علمه» .....          |
| ٦٧ ..... القاعدة الثامنة والأربعون: «دعوى الفساد لا تقبل» .....                     | ❖ القاعدة الثامنة والأربعون: «دعوى الفساد لا تقبل» .....                     |
| ٦٧ ..... القاعدة التاسعة والأربعون: «كل ما ينكره الحس فلا تسمع دعواه» .....         | ❖ القاعدة التاسعة والأربعون: «كل ما ينكره الحس فلا تسمع دعواه» .....         |
| ٦٨ ..... القاعدة الخمسون: «البينة على من ادعى» .....                                | ❖ القاعدة الخمسون: «البينة على من ادعى» .....                                |
| ٦٩ ..... القاعدة الحادية والخمسون: «الأمين هو الذي حصلت العين بيده» .....           | ❖ القاعدة الخمسون: «البينة على من ادعى» .....                                |
| ٧٠ ..... القاعدة الثانية والخمسون: «من ادعى التلف وهو أمين فدعواه مقبولة» .....     | ❖ القاعدة الحادية والخمسون: «الأمين هو الذي حصلت العين بيده» .....           |
| ٧٠ ..... القاعدة الثالثة والخمسون: «كل من يقبل قوله فإنه يحلف» .....                | ❖ القاعدة الثانية والخمسون: «من ادعى التلف وهو أمين فدعواه مقبولة» .....     |
| ٧٠ ..... القاعدة الرابعة والخمسون: «أد الأمانة إلى من اثمنك ولا تخن من خانتك» ..... | ❖ القاعدة الثالثة والخمسون: «كل من يقبل قوله فإنه يحلف» .....                |
| ٧١ ..... القاعدة الخامسة والخمسون: «جوازأخذ من مال منعه» .....                      | ❖ القاعدة الرابعة والخمسون: «أد الأمانة إلى من اثمنك ولا تخن من خانتك» ..... |
| ٧١ ..... القاعدة السادسة والخمسون: «الشيء قد يثبت تبعاً لغيره» .....                | ❖ القاعدة الخامسة والخمسون: «جوازأخذ من مال منعه» .....                      |

## صفحة

## الموضوع

|                                                                               |      |
|-------------------------------------------------------------------------------|------|
| القاعدة السابعة والخمسون: «كل شرط يفسد العقد بالذكر يفسده بالنسبة» ..... ٧٢   |      |
| القاعدة الثامنة والخمسون: «كل شرط ليس في كتاب الله فهو باطل» ..... ٧٣         |      |
| القاعدة التاسعة والخمسون: «كل مشغول ليس يشغل» ..... ٧٥                        |      |
| القاعدة الستون: «أن المبدل له حكم المبدل» ..... ٧٥                            |      |
| القاعدة الحادية والستون: «رب مفوض يكون أفضل» ..... ٧٥                         |      |
| القاعدة الثانية والستون: «الاستدامة أقوى من الابتداء» ..... ٧٦                |      |
| القاعدة الثالثة والستون: «الأصل بقاء ما كان على ما كان» ..... ٧٦              |      |
| القاعدة الرابعة والستون: «النبي للوجود ثم للصحة ثم للكمال» ..... ٧٨           |      |
| القاعدة الخامسة والستون: «الأصل في القيود أنها للاحتراز» ..... ٧٨             |      |
| القاعدة السادسة والستون: «إذا تعذر اليقين رجعنا إلى غلبة الظن» ..... ٧٩       |      |
| القاعدة السابعة والستون: «القرعة» ..... ٨٠                                    |      |
| القاعدة الثامنة والستون: «من تعجل الشيء قبل أوانه عوقب بحرمانه» ..... ٨٠      |      |
| القاعدة التاسعة والستون: «من سقطت عنه العقوبة لمانع ضوعف عليه الغرم» ..... ٨١ |      |
| القاعدة السبعون: «ما أبين من الحي فهو كمية ذلك الحي في الظاهر والخل» ..... ٨٢ |      |
| القاعدة الحادية والسبعين: «كان تأتي للدوام غالباً» ..... ٨٢                   |      |
| القاعدة الثانية والسبعين: «صيغ العموم» ..... ٨٣                               |      |
| القاعدة الثالثة والسبعين: «النكرة في الإثبات لا تكون للعموم» ..... ٨٤         |      |
| القاعدة الرابعة والسبعين: «العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب» ..... ٨٥        |      |
| القاعدة الخامسة والسبعين: «العام يخصص بالخاص» ..... ٨٦                        |      |
| ❖ تعريف العام والخاص ..... ٨٦                                                 | هامش |